جنب في عرجن

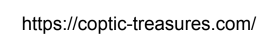
وبزيرالجة



« بالاجماع عظيم هو سر التقوى » ( ١ تى ١٦:٣ ) « سفر تذكرة للذين اتقوا الرب وللمفكرين في اسمه » ( 17: m yb.) مدير المدرسة الاكليريكية للاقباط الارثوذكس

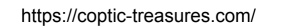
طبعة ثانية منقحة – ١٦٥٦ – ١٩٣٩

مطبعة سمعر تليفون ٢٠٤٦



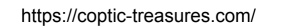


حضرة صاحب القداسة والغبطة البابا الأنبأ يوأنس بابا ومطريرك الكرازة المرقمية





صورة المؤلف وقت تأليف الكتاب



## ؙڮٚڹؙؖؠؙٳڵڹؙٳڵؽۏڬٳڵڹ<del>۫ۼڮڹ</del>ؖۊٙ<u>ڵڶۺؾؙؙؖ</u> ٳڽۮڒؾٳٷڽڮؾؘؠۺؽڝۯ

#### «الأكليركليك. كلم: اللحن

بسم الآب والان والروح الفدس الاله الواحد . آمين لما كان لسائر كليات العالم ، لجان خاصة لنشر مؤلفاتها، وأت المدرسة الاكليريكية – جريًا على سسنتها في العمل على كل ما يؤول إلى مجد الله وبهضة الكنيسة المجيدة – أن تقوم بتأسيس هذه اللجنة ، لتساهم بنصيبها في ترويد أبناء الكنيسة القبطية عا ينميهم في الحياة الروحية ، ويثبتهم على العقيدة الارثوذكية.

ولقدرأيناأن نفتتح أعمال هذه اللجنة، بأعادة طبع كتاب ه سر التقوى » لحضرة العالم اللاهوتى الجليـل الأستاذ حبيب جرجس رئيس المدرسـة الاكليريكية ، ذلك السفر النفيس الذي ألح علينا الكثيرون بنشره ، لما حواه

من اختبارات روحية عميقة ، ونظرات قيمة دقيقة ، تسمو بالمرء للمثل الأعلى ، وتحلق مه في سماء المجد. وهو لايستغني عنه كل مسيحي ، وتعتر به كل مكتبة ، ومحتاحه كل من يبتغي الفضيلة وينشد التقوى . وقد نال ثقة جميع آباء الكنيسة الأجلاء. وضمه مؤلفه الجليل في سنة ١٩٠٠، ونشره تباعاً في مجلته الكرمة سنة ١٩٠٤، وطبع على حدة ١٩٢٢ ولما نفدت طبعته تقحه لاعادة طبعه في هذه السنة.

المقدسة ، يفضل ما تلقاه من بركة وعطف حضرة صاحب الغبطة سيدنا البــابا المعظم، الأنبا يوأنس بابا وبطريرك الكرازة المرقسية ، وحضرات أصحاب النيافة المطاربة الأجلاء ، والآباء الكهنة الموقرين ، وسـائر الجمعيات والهيئات القبطية ، ومؤازرة أفراد الشعب القبطي الكرام. ولربنا المجدَّ الدأم إلى الأبد. آمين 🔊

اللحذ

توت ۱۹۵۹ — بسبتمبر ۱۹۳۹

### الفصل الأول يسوع هو البـــاب والطريق والحق والخياة

قال الرب ﴿ إِن الذي لا يدخلُ من الباب الى حظيرة الخراف ، بل يطلُّع من موضع آخر ، فذاك سارقُ ولص ، أنا هو الباب إن دخل بى أحد فيخلص ويدخل ويخرج ويجد مرعى » ( يو ١:١٠ و٩ ) ﴿ أنا هو الطريق والحق والحيوة ، ليس أحد يأتى الى الآب الا بى » ( يو ١٤: ٢ ) ﴿ أنا الكرمة وأنتم الأغصان ، الذى يثبت في وأنا فيه ، هذا يأتى شمر كثير ، لأنكم بدوني لا تقدرون أن تفعلوا شيئاً » ( يو ١٥: ٥ )

هذا هو كلام الرب ، وهو الحق بعينه ، فانك لا تستطيع الدخول الى حياة النعمة إلا من هذا الباب ، ولا تقدر أن تسلك طريق الفضيلة وتسير فيه إلا اذا انتهجت هذا الطريق \* تضل أن لم تجمل يسوع 'نصب عينيك ، فليكن هو الباب الذي تدخل منه، والطريق الذي تسلكه ، والحق الذي تبتنيه ، والحياة التي تتطلها ، لا تحول نظرك عنه ، ولا تحل بقلبك الى شيء آخر غيره .

لما هاجت الحيَّات السامة على بي الرَّاتِيلُ في النَّرْنَةِ ، أَمَّ الرَّبُّ موسى أن يصنع حْيةً نحاسية وبرفعها أن فَكَانُ كُلُّ من لدغته حية ينظر المها فيبرأ حالاً من سمها ، ولم يكن ذلك الا رمزاً الى يسوع فادينا ، الذي ُعلق على الصليب « وكما رفع موسى الحيَّــة في العرية ، هكذا ينبغي أن تُرفع ان الانسان لكي لا علك كلُّ من يؤمن منه، بل تكون له الحياة الأبدىة » ( يو ٣ : ١٤ و١٥ ) ها أنت في رية هذا العالم المملوء بالحيات الكثيرة الميتة ، ولكن إن نظرت الى يسوع تنبح من كل داء، وما دمت متطلعاً الى يسـوع لا يصيبك شر ، ولا تقدر الحية القدعة – أي إبليس – على ضررك ، فوجه نظرك الى يسوع وحدق فيه بعينيك وتطلع يفكرك نحوه ، أشغل قلبك بالتأمل في جماله ، فتستنير بضياء الحق الأزلى ، ويستضيء قلبُكُ ولبُّكُ بشعاع النور الإلمي، وتصير أُمِّي جمالاً من الشمس، وأس\_طع نوراً من القمر ، ثم تجد باب النعمة مفتوحاً أمامك ، وطريق الحياة معبَّداً لك .

وكما قبلت الرب يسوع ، أسلك طريقه وسر على نوره ، واعتمد على بره، وليكن إيمانك به راسخًا متينًا ، وتعلقك به أكيدًا وطيدًا،

فهو نصيبُ راحتك وميراثُ خلاصك ، وعربون مجدك ، وقل مع الرسول بولس « لى الحياة هى المسيح » ( فى ١ : ٢١ ) لأبى مت بالناموس للناموس لأحيا لله ، مع المسيح ُصلبت ، فأحيا ، لا أما ، بل المسيح يحيا فيَّ ، فما أحياه الآن فى الجسد ، فابما أحياه فى الإيمان، إيمان الله الذى أحبى وأسلم نفسه لأجلى» ( غل ٢ : ١٩ و ٢٠ )

### الفصل الثاني

### بسوع لناكل شيء في كل شيء .

أطف كلَّ مكان وأبحث في كل جهة ، فانك لا تجد شيئًا يعزيك وعلاً قابك رجاء وفرحاً وسلواناً غير يسوع وحده ، لا تجد أبداً أحلى من منطقه ، ولا أعذب ، ولا ألطف من حديثه ، ولا أرق، ولا أسمى ، ولا أعظم من كلامه ، حضوره مفرح ، ومؤانسته لذيذة مستطابة ، فتانة المقول ساحرة للألباب ، سلامه وافر ، وتعزيته عجيبة \* ما أجل ترده و على القلب ، وما أحلى زياراته للنفس ، هناك

في الباطن يناجي أحباءه ، ومن ذاق هذه اللذة مرة لا يستطيب بعدها لذة ، لأنه يسبى العقل بعدوبته ، ويسترقُّ القلب برقة صوته ، ومن تمتع بنجواه لا يسلوها أبدَ الدهر \* يسوع نبعُ الحياة الابدية يسوع مفيض البركات واللذات الحقيقية ، يسوع هو الذي 'يفعم القلب فرحاً وخشوعاً ، يسوع هو عمانوثيل الله معنا ، يسوع هو القوت الماوي والطعام الروحي ، هو شجرة الحياة ، من يأكل مها لا عوت ، بل يحيا الى الأبد ، هو الشرابُ العذب ، مر ﴿ يَشْرُبُ منه لا يعطش أبداً \* اسمه سلاح م، في وقت الشدة ، و تُرس منيع، يتق به الحطر والصيق ، وهو أشعة من نور تســطع في الظامة الدلهمة ، ومرهم تعزية يأسر القلوب في كوارث الحياة وآلامها المضة ، هو عكاز تستند عليه الشيخوخة ، وحصن أمين تتحصن به الشبية وه كنة نهرانية ترك فنها الأطفال في النعمة ، وهو طبيب يداوي ذوى الأسقام ، وعونُ للمجربين ، وعزاءُ للمحزونين .

اطل كل شيء إن لم يكن يسوع مبدأه ومهايته ، باطلة العبدادة إن لم تـكن في يسوع وباستحقاقه ، باطل الوعظ ، إن لم يكر الغرض منه يسوع ، باطلة التلاوة والمذاكرة والحديث إن لم يكن

مدارها يسوع ، باطلة العدوية والسلوان والراحة ان لم 'تبتغ في يسوع وحده ، باطل كل شيء ان لم يكن يسوع وحده ، باطل كل أمر ان لم يتكرر فيه اسم يسوع مرات متوالية ، القلب الذي لا يدخله يسوع يكون قاسياً ، والفؤاد الذي لم يشر ب بحبه يكون جامداً ، والعواطف التي لا تحن العطافاً وتتحرق شوقاً الى يسوع هي عواطف جامحة ، فلا حياة إلا في يسوع وبيسوع .

فا أجمل اسمك يا يسوع ، وما أعذبه ، فما هو إلا ضوء تبعثه المحبة ، وقوت دسم يستطيبه القلب ، انه لاسم جليل عظيم يفيض عنوبة ، يقطر جلالاً ، ويسيل دعة وكالا ، إن فؤادي لا يستعذب شيئاً ان لم يكن اسمك المحبوب فيه ، ولا يستحسن تأليفاً ان لم يجد اسمك مرسوماً في ثنايا سطوره ، كل طعام مر في في ان لم يصلح بهذا الله ، ويسكب عليه هذا الزيت ، اسمك يشجع ويعزى في الضيق ، وينير في ظلام المخاطر ، حتى في ساعة الموت يخلص كل من يدعو ويهوى ، واستأثر أنت بسلوتك وعزائك ، إذ لا يفرحك غيره . ويهوى ، واستأثر أنت بسلوتك وعزائك ، إذ لا يفرحك غيره .

أمها الحبيب دع كل شيء ، وتمسك بيسو ع وحده ، لأنه انـــا عون ﴿ فِي كُلُّ شِيءَ وَبِهِ نِنَالَ كُلُّ شِيءً ﴾ فيو الذي اذا ملكته حصلت على كل شيء، فإن كنت مريضاً ترجو الشَّفاء فيو الطيب الناصح والدواء الناجع ، وإن شكوت مرارة الحياة فيو يحولها لك الى سيمادة لا تنتهي وعذوية لا تحد ، وأن كنت مثقلاً بأوزار الحطيئة فهو رُكُ تكتسى به ، وتتقدم الى الآب فلا رى فيك شبئاً من العيوب، لأن في دمه تختفي آثامك وفي آلامه تستتر عيو لك، وان كنت ضعيفاً فالتمس المون منه فيوالقوة التي لا تنتهي ولا تحد، وإن خشيت الموت فهو الحياةُ ، وان اشتهيت البلوغ الى السهاء التي هي الوطن الحقيق، فهو الطريقُ والحقُّ والحياةُ ، وأن انتقرت فهو الغني ، وان التمست الطعام فهو القوتُ الحي البــاق إلى الأبد ، وان خيفت الظـــلام فهو النور الحقيق الذي يضيء في الظامة ، وان تلاطمت عليك الأمواج وعصفت بك الأنواء فيده تنتشلك وعينه تخلصك ، كما انتشل بطرس من الغرق وهو بين لحج البحار وغمرات الأمواج، عينه دائماً تحرسك وتلاحظك، ويده تهديك وكلامه رشدك ، وكل ما تشهيه وتريده وترغب فيه وتبحث عنه سواء كان

طبيعياً أم فايق الطبيعة ، تجده مدخراً في يســـوع فهو كنر النعم وينبوع كل خير وسعادة .

### الفصل الثالث عدوية محبة السسيح

طوبى لمن يدركُ حبَّ يسوع ، وسعيدُ من يدوق عدوبته « ذوقوا وانظروا ما أطيب الرب ، طوبى للرجل المتوكل عليه » ( مر ٣٤ : ٨ ) محبة ألعالم كاما غرورُ وخداع ، ومحبة يسوع وحدها ثابتة أن وصادقة ، وأمينة ، وهادئة ، ورصينة ، لا تتغير ، ولا ترول ، ولا تتقلب أبد الدهر ، كلُّ ما فى الخليقة زائلُ ، مآله الى الزوال ، وأما يسوع فهو أزلى ، أبدى لا يتغير ، وهو المستحق المحبة وحده دون كل الخليقة بأسرها \* فأحبَّ يسوع فوق كل شيء ، فوق كل خليقة ، وفوق كل حدوة ، وفوق كل سلاء ترجوه ، وفوق كل سلاء ترجوه ، وفوق كل سلاء ترجوه ، وفوق

حباً غير متناه ، منبوطُ من يصل الى مُعمق هذه المحبة . وويل لن يؤثر شيئًا كائنًا ما كان علمها ، من انسكبت محبة الله على قامه صـــار سميداً وحصل على كل شيء . من يحبُّ يسو ع يصير معه واحداً ، وتضير ُ السهاء سهاءه ، والملكوتُ ملكوته ، وعملك معه الى الأبد . فيا أينها المحبة المقدسة ، محبة يسوع الفتانة ، ألا فليشتعل لهيب نارك في قلمي ، ولتنفذ سهامك إلى فؤادي وأحشائي ، فان فنائي فيك أحبُّ الىَّ من الوجود بدونك ، ان السعادة كليًّا في الاستغراق في بحر هذا الحب ، فذوبي وافني يا نفسي ، واسبح يا قلمي في مياه هذه المحبة الصافية ، يالها من نار مقدسة ، نار محبة لا توصف . ويالها من عدومة لا يدرك كنهها. محبة الله نار مقدسة مُحرقة ومديبة، ولكنها منعشة ولذبذة ، ومرطبة ٌ للروح ، تحرق وتذيب الشر ، وتنق القلب وتنظفه ، وترفعه الى العلا . فيا أيتها المحنة الخالصة تعالى ، واتسكني ، وتستريحي في قلمي ، ليطمئن ويسكن اضطرابه ، ادخليني الى مرعاك الخصيب، أضيء، أشرقي، ارتفعي، استعدري، أروى غلتي، ردى حرقتي ، هدئى لوعة أشــواقى التائقة اليك ، قوديني وقريبني نحوك، لأبي أشتاق الى الوصول اليك و لقد جرحني سهم من سهامك

فلا يبرأ دأنى ولا يحيا موات قابى . ولا يهدأ روع فؤادى . ولا تخمد النيران التأججة في أخشأنى ، إلا بنفاذ كل سهامك في \* ويا ملكة الفضائل، ومالكة القلوب ، يا من تملكين بالعدل والسعادة في عينك، الملكى عقلى وقابى وفؤادى وشعورى وإحساسى ، واستولى وتسلملى على كل ما في ، وحو لى كل عاطفة في اليك، وأفنينى بكليتى فيك، حتى لا أحس ولا أشعر الا بك ، فوق كل شيء ، وفي كل شيء

### الفصل الرابع تطهير القلب وإعداده لسكمي يسسوع

إن الصوف فى مبدئه يقبل التشكل باى لون أردته، هكذا الفضيلة التى يعتادها الانسان في إبان شبامه، هى كالفجر المؤذن لانبلاج صبح بهمي \* ان نفسك كجنة شهية، فنظفها وأعدّها لقبول النعمة لتصلح لسكنى يسوع، أوصد بابها دون كل أفمى خبيثة لثلا تنفث سمها فيها، إحرص عليها من الذئاب، اسهر عليها فتنمو وترهم، وتمتلىء

أثماراً شهية وتفوح منها رائحة زكية . فيأتى يسوع ويترددُ فنها و يتخذها مسكناً لحلاله الأقدس.

ان طرق بابك ضيف عزىز مقام سام ، هيأت له مسكمنك، وأعددت له منزلك ، ونظفت كل ما فيه ، ورتبت سربرك ، وهيأت رياشك، وأحضرت أواني ثمينة لاثقةً به، وبخرت كل أدوات البيت روائع عطرية \* فهل يليق أن نزورك الملك وبدخل منزلك ، وهو لا نزال قذراً تعلوه الأوساخ وتسكن فيه الحشرات، وتتصاعد منه الروائع الكرمة ؟ نفسك هي النزل، والضيف الكريم هو الملك عمانوئيل «الله معنا» فكيف تدعوه ليحلّ فيك هو وجميـم ملائكته ، وقلبك لا نزال متعلقاً مدنس العالم ، وروائع الخطية ما فتئت تنبعث منه ، والأرواح الحبيثة والأفكار الشريرة ما يرحت تحلق فی جوہ .

نقِّ قلمكُ أُولاً، ونظفه، واسهر عليه، وصنه من تجاسات العالم وشهواته ، وأنثر عليه رياحين الفضائل ، وعطُّره بالنسمة ، وحينتُذ ( نشر ١ : ١٦ ) لا تدع رأئحة العالم تنتشر في جوانب قلبك ، طوبي

لك ان هيأت ذاتك ليسوع، ما أسعدك ان زينت نفسك وتعهدتها وأعددتها لسكنى العريس الإلهى والختن السهاوي يسوع المسـيح \* شقى وتعيس من يترك نفسه في حمأة الإثم، تلوثها الأدران وتحوط بها الأشــواك وتحف بها المعاطب، الثمالبُ برعاها، ووحوش البر تسكـنها، والدئابُ وبناتُ آوى تدويهُا وتفسدها

إحترس ولا تدع العالم ينرُّك ، لا تجعل للشهوات سبيلاً الى قلبك ، لا ترتض أن يجاورك ، ويسكن فى قلبك غير يسوع وحده ، ومى هيأت فى قلبك على يساوله الروحى ، ومتزيته القلبية ، ويمنحك سسلاماً يفوق كلّ عقل ، ويهبك فرحاً روحياً لا ينطق به ، ويعاشرك معاشرة لا تجد الذّ مها ، فهى قلبك لاستقبال هذا العريس ، لكى يوافيك ويسكن فيك ، لانه قال « الذي عنده وصاياي ويحفظها فهو الذي يحبى ، والذى يحبى يحبه أحيه وأظهر له ذاتى ، إن أحبى أحد يحفظ كلامي ويحبه أبى ، وأنا أحبه وأظهر له ذاتى ، إن أحبى أحد يحفظ كلامي ويحبه أبى واليه نأتى وعنده نصنع منرلاً » ( يو ١٤ : ٢٥ و٣٣)

لا تدع قلبك يملق به شيء غير يسوع وحده ، ليكن هو عندك كل شيء ، وليكن هو مركز خلجات نفسك ، ومتى ملك يسوع

قلبك ، وملكمته أنت فى داخلك ، حينند تكون قد ملكت كل شىء وحصلت على السمادة الحقيقية ، ولا تحتاج بعد ذلك الى شىء لانك ملكت الذى بيده كل شىء .كلُّ ما فى الىالم يزول ويؤول الى الفناء ، ولكن يسوع لا يتنير ولا يهرم ولا يزول ولا ينتهى

### الفصل الخامس يســـوع يشبع النفس

افتح مخدع قبك ليدخل يسوع فتتوفر لك الراحة الكاملة ، لأن كل شيء باطل بدونه ، ولن تجد من يخفف عنك أثقال الحياة سواء ، فيه تجد السمادة ، وعنده تتمتع بالحياة الابدية ، وسلامة الضمير ، فان كنت فقيراً يغنيك بغناه ، أو مريضاً يشفك من أمراضك المصيبة ، أو حزيناً فيسكب عليك من دهن الفرح والابهاج ، ويمسح كل دمعة من عينيك ، أو جائماً يشبعك من خيراته ، أو عرياناً يكسبك ثوب البرالذي لا يبلي ولا يتدنس ، أو خيراته ، أو عرياناً يكسبك ثوب البرالذي لا يبلي ولا يتدنس ، أو

في ضيق يفرَّج عنك كربتك ويحوَّل لك كل شـدة الى رخاء، وكل شقاء إلى سعادة ، وكل تعب إلى راحة ، وكل ترح إلى فرح ، لوكنت فاقد الاعزاء وعادم النصراء ، فهو لك نعم الرفيق وحبدًا الصديق ، لا يتغير ولا يفني إلى الابد ، وهو أن كنت تخشى الموت فانه ممك في الطريق، ويجعل لك ذلك اليوم فجر الحياة الابدة، فلذ ْ به لا تغمرك اللجج ، ولا تفغر عليك الهاوية فاها ، لا تضرك الشمسُ بالنهار ، ولا القمر بالليــل ، وإذا عصفت بك الأنواء ، أو هبت عليك الرياح ، لا عسك أذاها ، ولا تدركك الطلمة ، بل عشي في النور ، فتمسَّك به واصيخ سمعك اليه ، أحبه يعينك ويحفظك من كل شر وأذي ، أسرع وافتح فؤادك ليسـوع ، لا تتأخر ولا تتوانَ ، ها هوذا مقبل اليك ، فاستعد القائه ، لا تتصامم عند سماع صوته ، ولا تقس قابك لئلا تندم حين لا ينفعك الندم

قال الرب: إنى قريب من الذين يدعوننى ، قلت أطرح ذاتى عند قدميك ، أنا عبدك يا يسوع الصلط متضرعاً ، أن ترحمنى وتفرحنى وتعزيني ، ها هوذا قلبى أفتحه لتدخل فيه وتملأ م من لدائك غبر المحدودة

### الفصل السادس تهيئة النفس ذاتها لسكني العروس الإلهي

أحبى يا نفسي النعمة ، وإبغضي الخطيــة ، إنبعي النور وجانبي الظلام ، تنبهي ، تيقظي ، قومي استنبري ليشرق الرب عليك بنور الصبح المهج ، غضى الطرف عن خداع العالم وغرور الحياة ، وسدى أذنيك عن صوت الخطية ، أوسعى للنور مكاناً في قلبك لفرح الروح ٬ وافتحى أبوابك لتدخل أشعة الحق٬ فهذا يعزيك ويفرحك وينز ع حزنك واكتئابك ، ويؤهلك للخلاص ، ويعطيك عربون الراحة والحياة الأبدية ، ويحجب عنك ظلمة الخطيئة ويكسر شوكة الموت ، ويضعف قوة إبليس ، فافخصي قلبك بتأن ، وفتشي ضميرك تتدقيق ، كي ينكشف كلُّ خفي مستور فيك لتطردته بنعمة الروح ، وحينئذ تفتحين بابك لسلام الله الذى يفوق كل تصور ، المنتظر الدخول اليك ليسعدك وعنحك الراحة والسلوان والعذوبة الفاتنة لكم العقول والألباب، تهطلُ كالمطر نعمته عليك، ويشرقُ نوره

فى قلبك . ويفى: صحيحه حولك . فيستنبر ظاهرك وباطنك ، وتكوفى حرة من عبودنة الخطية ، أطردى الوحوش الكاسرة من قلبك ، وإنفضى غبار الإثم من مسكنك ، وهيى: المسكن للعريس المقبل ، وليسكن ممك ، انتظريه بسرور وببهجة ، بمد قليل يأتى اليك ، أرقيه ، سيقبل قريباً ، ولن يبطى:

أنظري بانفسي وتطلعي ، أنصتي ، هلا تسمعين صوبه الفرح ، ها هو آت بهائه في مركبة ، قوته وحلاله بين ُهتاف شيحيّ ، ما أجمله وأمهى سناء طلمته ، عا قد اقبل العريس فاخرجي للقائه ، أقبل يا إلهي تعالَ يا مخلصي « تعالَ أمها الرب يسوع » (رؤ ٢٠: ٢٠) « ليقلني بقلات فه لأن حك أطيب من الخر ، لرائحة أدهانك الطيبة ، اجمك دهن مهراق لذلك أحبتك العذاري ، اجذبني وراءك فنجري ، نيهج ونفرح بك ، نذكر حبك أكثر من الخر ، بالحق يحبونك » ( نش ٢ : ٢ - ٤ ) « كالتفاح بين شحر الوعر كذلك حمد بين المنين ، تحت ظله اشتهيت أن أجلس ، و عرته حلوة لحلق، أدخلني الى بيت الخمر ، وعلمه فوقي محبة ، اسندو بي بأقراص الربيب أنعشوني بالتفاح فاني مريضة حباً ، شماله تحت رأسي وعينه تعانقني »

( نش ۲ : ۳ وه ) « حبيبي لى وأنا له ، الراعي بين السوسن الى أن يفيح النهار وتمهرم الظلال » ( نش ۲ : ۱۹ و۱۷ )

### الفصل السابع تكريس القلب ليسسوع

لست لنفسك ، وإنما أنت لله الذي أبدعك وصورك كم أنت ، كل ما عندك وفيك ولديك إنما هو من الله ، هن العدل أن أعيا لمجده \* إن من خلقك بريدك ، والذي صنعك يطلب قلبك ، فكر س له ذاتك . وسلم له قلبك ، قال الرسول « إنكم لسم لأنفسكم ، لأنكم قد اشتريتم بثمن ، فجدوا الله في أجسادكم وفي أرواحكم التي هي لله » ( 1 كو ٦ : ١٩ و ٢٠ ) كر س قلبك ليسوع خصوصاً في إبان شبيبتك ، فتفرح وتسر طول أيام حياتك ، وتكون في شيخوختك سميداً ، لأنك تكون قد اد خرت لنفسك فرح الروح ، وسكينة القلب ، وهدوء الضمير ، وقهرت شهواتك فرح الروح ، وسكينة القلب ، وهدوء الضمير ، وقهرت شهواتك

ومیولك ، وما تدخره من شیء فی سنی حیاتك الأولی یكُن لك ذخراً مدی حیاتك

إن الرب لأجلك مُسلب ، ولأجلك احتقر ، ولأجلك سلّم نفسه ، فسفك دمه ، وقد أشركك في مجده وأوحدك في ذاته ، فماذا ردُّ للرب من أجل كل حسناته (مز ١١٦) إنه لا ريد منك مكافأة ، إذ هو غني كثير الإحسان ، ولا يطلب منك شيئًا سوى قلبك ، ومعما أعطيته عدا ذاتك لا يقبله ، ولا برضي به ، هو غني عن عطاياك، ولكنه ريدك أنت ذاتك، فسلمه قلبك وحده، فأنت خليقته ، فاذا أعطيته ذاتك فلست بالتفضل أو النعم عليه بشيء، فكل شيء له ، وإن سلمته قلىك فقد أســــــلمت كل شيء عندك ، رغائبك ، وميولك ، وعقلك ، وفكرك ، وارادتك ، وحواسك ، وكلُّ شيء تشعر به أو تحسه في ذاتك، وإن أعطيته قلبك لايغتصبه منك ، بل يأخذه ويطهره ، وحينئذ تعود مرتقيًّا اليه متصلاً به ، وكل أفكارك عنده ، فاذا أنت مغتبط سعيد ، شأن كل متّحد معه ومرتبط به ، فاذا كان قد وهبك ذاته فهل يصعب عليك أن تسلمه ذاتك وقلبك ، لا تبق لنفسك شيئاً ، بل ليكن كل شيء لله

وحده ، سمَّم ذا تك تَسَل ربحاً أوفر وجزاءً أعظم ، هو ملكوت السموات ، اعط نفسك لله ، فتعلك الله نفسه

إن تكريس القلب ليسوع يوجب عليك السير في أثر خطواته ، والسلوك في طريقه ، والركوض الى محبته وشفقته ، وحناله وغيرته ، وتواضعه وطهارته ، ويقتضى منك أن تكون سحيتك الصفح والنفران لأعدائك ، وشيمتك الشجاعة والامانة والجرأة ، والانتصار للحق ، ومساعدة المتضايقين والمبتكويين ، وتكون لك شركة مع الله ، وبالجلة يكون لك روح المسيح لتحيا له لا لذاتك ، لانه «مات لأجل الجميع كى يعيش الأحياء فيا بعد لا لأنفسهم بل للذي مات لأجلم وقام » (٢كو ٥ : ١٥)

إنك حين تقدمُ قلبك ، وتكرسه لله تعالى ، تعلن أنك لست لذاتك قط ، بل كلما لك وفيك وعندك هومن حقوقه تعالى ،وليس لك أن تدَّعى محق لذاتك مطلقاً ، فليس لك حق فى نفسك ، ولا فى عقلك ، ولا فى فكرك ، ولا فى إرادتك ، ولافى عواطفك ، ولا فى انفعالاتك ، ولا فى جسمك ، ولافى أي عضو من أعضائك . لا حق

لك فى لسانك ، ولا فى يدك ، ولا فى قدميك ، لا حق لك فى حواسك أو فى نظرك أو فى سمعك ، أو فى شمّـك وذوقك ولمسك، اذ قد أنكرت نفسك ونسيت كل ما يخص ذاتك ، وزهدت فى كل شىء وصرت ملكاً لله وحده ، فاجعل يسوع وحده غرضك الى الأبد ، ولا تنظر الى السعادة فى سواه ، واتخذه مخلصك ورئيس ايمانك ومكله ، ملتصقاً به وحده ، متكلاً عليه دون سواه ، ولتكن نفسك طوع إرادته فى كل شى ، دون أن يكون لك إرادة فى شيء ، يماملك بمقتضى مشيئته ، سواء أفرحك أم أحزنك ، رفعك أم أخفضك كيف شاءت مسرته ، فانك ميلك له وطوع يمينه وكل شىء كائن له كايشاء

وكل ثمىء كائن له كايشاء واعلم أيضاً أن جسدك هو مسكن الروح القدس، وليس آلة للشهوات، فيجب أن تستخدم كل قواك لمجد الله، تستخدم قدميك تسمى بهما للخير والرحمة، ويديك لفعل الاحسان، وعينيك لرؤية البائسين والمحتاجين، وأذنيك لسماع أنين المنكوبين والمكلومين، وليكن كل شيء فيك واسطة لتمجيد الله، قال الرسول « لا تقدموا اعضاءكم آلات إثم للخطية، بل قدموا ذواتكم لله كأحياء من

الاموات وأعضاءكم آلات بر لله » (رو ٦ : ١٣) لتكن الذاكرة خزانة لكامة الله ، والعقل والفكر والضمير والمخيَّلة والوجدان والقوة الحاكمة فينا كابا مكرسة لله ، مسخرة لمجده الأقدس .

# الفصل الشامن عدم تعلق القلب بالسالم

لا تدع قلبتك يميل إلى الدنيا ويفتين بحمها ويتعلق بأباطيلها، بل تخلّص من كل هوى ، وكن حراً ، ليكن كل شيء عندك في العالم كأنه لا شيء ، قال الرسول: «فاقول هذا أمها الأخوة أن الوقت منذ الآن مقصر ، لكي يكون الذين لهم نساء كأن ليس لهم، والذين يبكون كأنهم لا يبكون ، والذين يفرحون كأنهم لا يبكون ، والذين يستعملون هذا العالم والذين يستعملون هذا العالم كأنهم لا يستعملون هذا العالم كأنهم لا يستعملون هذا العالم كانهم لا يستعملون هذا العالم كانهم لا يستعملون هذا العالم

من جعل الرب نصيبه ، وذاق حلاوة الإيمان به ، وشعر بسلوانه ، وأشرب قلمه من حمه ، لا يستطيب بعد ذلك محمة العالم ولا يتعلق بما فيه ، أمين في البحث فانك لا تحِد انسياناً شغف بالعيالم ونال السعادة . هنك امتلكت كل شيء ، ووضعت قلبك على كل شيء ، أَلِيسِ مَنْزِلِكُ القِبْرِ كَغَيْرِكُ وَمَثُواكُ الرَّمْسِ ، السَّتِ تَنْزِلِ اللَّهِ معرِّی من کل شیء ، تستوی فی ذلك مع آكثر الناس فقرآً ، وأشدهم بؤساً ؟ جرَّد ذاتك من كل تعلق دنيوي تستمتع بالراحة وتشعر بسلوان لذبذ، ما أتعس الساعة التي فيها يتعلق قلبك بالعالم، وما أشــد نكدها وكدرها : تشعر بثقل وتعب وتحس مهم وقلق كثير ، ما أسعد الوقت الذي فيه تفكر في الله وتجعله نصيبك ، إذن تكونَ في راحة واطمئنان وينــأى عنك الغم والهم ، ويفارقك الملل والضجر ، فلا تدع بهرج الدنيا وزخرفها يكدران صفوك وسعادتك

إن طريق العالم ضيق على رحبه ، لا به لايشبع للانسان رغبة ، ولا يكف له شهوة ، اما طريق يسوع فرحب ومفرح ولذيذ ، وسعيد من يسير فيه ، قف بعيداً عن العالم ولا تلتفت إلى زخرفة بهرجه وغروره .

إن المالم يخاطبك بالرقة ويكلمك بالملاينة والملاطفة، ويناديك بالحت، ويغريك بالخداع، ولكنه كاذب وغاش غرور، تريك الحياة زهرة نضرة ، حتى أن أهويت بيدك تقطفها لا تحد سوى الشوك ، فثدّت رجاءك في يسوع، وارجُ السعادة الأبدية فيه وحده، فيعاف قلسُك التعلقُ بأمور العالم ، ماذا يعطيك العالم إزاء ما مهيُّك الرب ، ليس في العالم شيء مستحق الحية أكثر من يسوع ، وليس من شك أن ما فيه زائل ومحفوف بالتجارب والآلام ٬ والعــالم كله قد وُضع في الشرير (١ يو •: ١٩) إن بغضك لأمور العالم لأصعبُ مر ﴿ أَيُّ محاربة ، فلا تخف ولا تجزع في الابتداء ، ولا تلن قناتك إذا اجتذبك العنالم إلى محبت ، بل حارب وناضل وتحن مشهياتك ، وتناس كل آلامك ، وليكن مثلك كمثا السفينة تشق عباب البحار ولا تصل إلها المياه ، « لا تحبوا العالم ولا الأشياء التي في العالم ، إن أحب أحد العالم فليست فيه محبة الآب ، لأن كل ما في العالم شهوة الجسد، وشهوة العيون، وتعظم العيشة، ليس من الآب بل من العالم ٬ والعمالم يمضي وشهوته ٬ وأما الذي يصنع مشيئة الله فينبت إلى الأبد » (١ يو ١٥:٢ - ١٧) .

مالك أيها القلب تجدُّ في أثرالسعادة في هاته الحياة؟ وأنت تعلم ان ايس فها سعادة أوسلام ، انها لأوهام وأباطيل ندعوك إلى محبة العالم، فتجعل الحياة شقاء لا يفارقك فها التعب والألم ، ولا نزول عنك الهم والقلق. إبحث وقتش هل تجد شيئًا يستحق أن تتعلق بأهداه ، وتتمسك بأسباله.وهل ترى ما هو أجدر بحبك الخالص غير يسوع، الصدأ وينخرها السوس ويسرقها اللصوص، فضلاً عرب أنه ليس في استطاعة مادة حقيرة إشــــباع نفس خالدة مخلوقة على صورة الله، ولا على الأولاد فرعا اخترمتهم المنية ، واستأثر مهم الموت تاركين لك الحسرة والشفاء، ولا على كرامة أنت فها فأنها لا تدوم ، لا أن الزمان قلَّب ، ولا على الأصدقاء فقد ان آمال الحياة ماطلة وكلها أكدار . فالتفت إلى يسوع وحده ' كل احتياجاتك بحسب غناه في المجد ، وهو لا مدعك تخور عند الضيق، ولا تمهملك وقت الحزن، ولا ينساك في الشدة، ولا يتركك

حين الهرم، بل يكون لك فى كل زمان ومكان حصيناً حصيناً ، وحرزاً منيماً ، لأنه هو هو أمس واليوم وإلى الأبد. لا تشكل على إنسان معها كانت صداقته ومحبته ، لأن كل بشر ضعيف وكل إنسان سيدوق الموت ، لا تجزع ولا تحزن إذا عاداك إنسان ، سواء أكان محبوباً عندك أم عدواً لك ، فان الإنسان متنير كالربح ، ومتقلب كالزمان ، اجعل كل ثقتك فى يسوع وليكن اعمادك عليه وحده ، فليس لأحد فى الدنيا راحة ، وما أنت إلا غريب فى هذه الديار ، فيانفسى لا ترالين فى غم وشقاء ، ولن تبارحك التماسة والا كتئاب ولن تكفكف دموعك إن لم تستريحى فى الله فى كل شىء ، وفوق كل شىء .

### الفصل التـأسع عدم محبة العالم للوصول الى الله

إن شئت أن تكون سعيداً وكاملاً ويحل الله فيك ، فاحتقركل ما في العالم من الشهوات الباطلة ٬ والنزعات الدنيئة ، وجانب النعم الدنيوي واللذة البشرية ، واعدٌ كل ذلك شيئًا مزدري به ، ومتى شعرت عرارة لذات العالم الساطلة ، تذوقت تعزيات يسوع الحلوة واستطبت النها. لا تستطيع أن تحدق بمين إلى فوق، وبالأخرى إلى أسفل ، ولا عكنك أن تذوق عبة الله وأنت متمسك بعد عحبة العالم ، ولا تقدر أن تتمتع بالروحيات وأنت منعطف الى الجسديات ، إحتقر وابغض وارفض كل شهوة دنيئة من صميم قلبك ، وليسترح فؤادك في الله وحده ، استأصل من نفســك حــ الخليقة فتهبيء في قلبك مكاناً لانطباع الحب الإلهي، إن الله لا ترتضي بقلب دنسه حب العالم وحلت فيه شهواته الردية ، مسكناً له يحل فيه . كيف تتلذذ بصوت الله في صميرك وأنت مسلم قيادك إلى العالم ، يزعج قلبك بأصواته

المفزعة ، إعلم أن الرب بريد قلبًا نقيًا كاملاً خاليًا من حب العالم ، لا متدنســًا به ، ولا مائلا إليه ، حتى يســـتأثر به وحده وتنطبع فيه صورته .

### الفصل العاشر بطلان العالم وكل ما فيه

تأمل في الخليقة ، وتبصر فيا فوقك وتحتك ، وارجع البصر عيناً وشمالاً ، تر خلائق لا تحصى وكائنات لا عدد لها ، هذه كلها خلقت من العدم وسيأتى يوم ترجع فيه إلى العدم مرة أخرى ، أرأيت تلك الأجسام النضرة ، وهاتيك العيون النجلاء ، وذلك اللسان الفصيح ، وذاك الوجه الصبوح ، وشاهدت الأقدام السريعة الحركة ، والأيدى النشيطة ، هذه كلها سوف تأتى عليها ساعة منحث عنها فلا تجديما ، فستحول إلى تراب وتصيير إلى رماد ، وتعود إلى العدم كاكانت .

فأيها وجهت فكرك وايّات تأملت بعقلك في كل أجزاء الوجود ، لا يجد شيئًا ثابتًا بل تجد كل شيء باطلاً وقبض الريم ، وما العالم إلا كقصبة خضراء ، تسر الناظر بجهال ظاهرها وتبهج المين بنضارتها ورونقها ، حتى إذا كسرتها وجدتها فارغة جوفاء ، وكالأماء الفارغ متى قرعته سمعت طنينه . هكذا العالم متى اختبرته وجربته ظهر لك بطلائه .

فكل ما في الوجود زائل، الجاه، الغنى، الجد، اللذات، وسائر الأشياء التي يردهي بها الإنسان ويحصل علمها، إن هي إلا باطلة وقبض الربح، لأنها سوف تنتهى وتزول، ولابدأن يتركها الإنسان طوعاً أو كرهاً. فكل شيء باطل: باطل الاعماد على العالم، باطل طلب الكرامات، باطل هو حب السمعة والصيت، وباطل هو السمى وراء الأباطيل، كل ما هو موجود لابد أن يرول، لأن العناصر لابد أن تسترد جزئياتها، أين آباؤنا وأجدادنا؟ أين اللوك ومن شادوا القصور؟ أين الفلاسفة والحكاء؟ أين العلماء والخترعون؟ أين العلماء المنادوا المقاد العظام والأبطال الجبارة الذين أذلوا السلام

ودوّخوا البــــلاد؟ أين المالك العظيمة والدول القديمة؟ قد ابتلمت هؤلاء الهاوية ، واخترمتهم المنية .

هل استطاع أحدُ أن يحمل مـه شيئًا مما كان يفخر له في هانه الحياة ؟ هل يقدر الملك الحالس علىعرشه أن يقول عند موته هامي معى أيتها القصور الني شــــيدتك ! ورافقني يامجدي في سفري إلى طريق الأبدية ، مَن من الأغنياء صحب معه درهماً واحداً ، أو عبداً من عبيده ، إملك ما شئت وتنعم كيفها أردت ، واعلم أنه لابد أن يأتيَك وم تخرج فيه من العالم ومدك فارغة ، « عريانًا حرجت من بطن أمي وعريانًا أعود إلى هناك » ( أي ٢١:١١ ) « لأننا لم ندخل العالم بشيء ،وواضح أننا لا نقدر أن نخرج منه بشيء» (١ تي ٧:٦) «كما خرج من بطن أمه عريانًا ترجع ذاهبًا كما جاء ولا يأخذ شيئًا من تعبه فيذهب مه في يده » (جاه: ١٥) . ان الزمان ماضيه وحاضره ومستقبله، لا يشعر بالبقاء ولابد له من الفناء، فالماضي غار في بحر العدم ، ولا وجود له ، والســـتقبل مجهول غير معروف ، والحاضر وقتى ان دام ســاعة يتغير بعدها ، فطوبى لأوائك الذين

احتقروا كل شيء لأجل المسيح ، وسعوا في طريق الخلاص ، سميد من نفض بده من العالم وترك كل شيء وعاش كغريب على الأرض ، خير للانسان أن يكون فقيراً لا غنياً ، وصغيراً لا كبيراً ، من يعرف أعمق الأسرار وغوامضها وهو متكبر . فيا أيها الإنسان مالى أراك مهماً عاهو زائل ، متنافلاً عما هو دائم . كفاك غوراً ومهتاناً . افتح عينيك اللتين أغمضهما الخطية ، وغض ألحاظك عن غرور الحياة ، وعدً كل شيء ، طاللاً كأنه لا شيء .

## · الفصل الحادى عشر التأمل فى حياة يسوع يعـّـلم احتقار العالم

تأمل في حياة مخلصك تجدها مثالاً جليلاً لاحتقار أباطيل العالم، فاقتد به واجتهد أن تسير في أثر خطواته، وتنتهج طريقه في حياته، فتجد علماً وكالاً وحكمة وفطنة لنلبة أباطيل العالم، واحتقاراً لمباهج الحياة، ومعرفة بغرور الدنيسا أكثر مما يعرف الفيلسوف الحاذق بابحاثه وتأملاته في الحليقة ، كثيرون يتبعون يسوع في الطريق من بعيد ، ولكن ما أقل الذين يستيرون معه ويتبعون خطواته وهم منه مقتربون ، كثيرون مسيحيون بالاسم ولكن المستيحيين بالمامل قليلون .

إن حياة مخلصك كتاب ثمين ، إذا قرأته وأنعمت النظر فيه وقفت على كل فضيلة سامية ، وسحية طاهرة ، وتعلمت كيف رفض ، كل أباطيل الدنيـــا وتحتقرها ، ففقره يمثل لك تفاهة لدات الحياة ، وذلك المذود الحقير والمفارة المزدري بها يعلمانك دناءة الأشــياء

الزمنية ، وحيثًا تفرست في حياة ان الله تجلُّت لك حقيقة بطلان العالم، فقد كان في ولادته ، وفي حياته ، وفي مماته ، مثلاً لىغض شهوات العالم ، وصار من أجلك ، وهو القدر غيرَ المتناهي في الشرف ، مهاناً فقمراً ومحتقراً مخذولاً . أبعد ما رأيت من سيرته ، وعلمت من خلائقه، تحرص على ما في العالم. إنّ رفقة لما نظرت اسحاق زوجها من بعيد ماشياً على الأرض ، نزلت من فوق جملها وأخذت البرقع وتغطت ( تك ٢٤: ٢٤ و٦٠ ). أيتها الطبيعة النشرية إخجل وإستحى وإنزلي من ترفُّعك ، لتخفضي من غلوائك ولتقفزُّ مطامعك، وتنردي ثوب الخجل، واهبطي من مركبة المجد الباطل، ويانفسي طئى بقدميك كل أمجاد العالم وازدري كل ما فيه واقتنى آثار مخلصك ، وإجلسي كمرتم عند قدمي يسوع واسمعي كلامه ، لتختاري لنفسك النصيب المسالح الذي لرس ينزع منك (6.1: 04. 43).

## الفصل الثــــانى عشر الاتحاد بالله

أن الطفل الرضيع عندما يهب من نومه ، يكي إن لم تكن أمه بجواره ، ويحاول الوصول اليها ، وهو على أشدما يكون من الصراخ والعويل ، وأمه تشفق عليه لدى سماع صوته وتسرع اليه فتكفك دموعه ، وتأخذه بيديها ، وتحتضنه إلى صدرها ، فكن أنت كطفل صغير لا تستريح أن لم يكن الله معك ، وتكن أنت معه ، وإن لم تقدر أن تصل اليه فاصر خ كالطفل باكياً بدموع غزيرة ، وحينئن يشفق عليك ويرق لحالك أكثر مما تفعل الأم م ، ويقبل إليك ليحملك على ذراعى الرحمة ، ويظلك بجناحى النعمة ، ويقتبلك في حضنه الحنون ، ويغذيك بالنسداء الساوى ، ويوحدك فيه في كل شيء .

كما ثبت في الله حصلت على شرف النسبة اليه تعالى ، وعلى قدر ازديادك في النعمة والقداسة ، يكون ازديادك في الشبه به ، النفس

المتصلة بالله تتحد فيه روحاً وبمقلاً وإرادةً وفكراً وتصوراً ، وتكون معه في كل شيء ، ولا تبحث أو تفكر إلا فيه ، ولا تتصور سواه ، ولا تربد غير ما يربده ، وهي وإن كانت بجسدها عائشة "تسعى على الأرض إلا أنها بروحها وعقلها وفكرها في الساء ، واقفة أمام عرش النعمة وصحرسي الرخمة الإلهية ، وهي تسير على الأرض مطمئنة وسعيدة ، لأنها تعلم أنها وارثة بجداً يفوق العقول ، وتثق بأنها ميراثُ الرب والرب ميرائها .

من شاء أن يتحد بالله فليجبه فوق كل شيء، ويقف قلبه عليه ، ويفضسله على الوالدين ، والأولاء ، والاخوة ، والزوجة ، والأقارب ، والأصدقاء ، « مَن أحبَّ أبًا أو أماً أكثر مني فلا يستحقشى ، ومن أحبَّ ابناً أو ابنة أكثر مني فلا يستحقى » (مت ١٠: ٣٧) الطير لا يستطيع الطيران والارتفاع في الجو بغير جناح ، وأنت بطبيعتك البشرية لا تقوى على الصعود إلى الملاً الأعلى ما لم تتحد " بالطبيعة الإلهية اتحاداً حقيقياً ، فإن الطبيعة البشرية خاطئة أثيمة ، وهي وحدها دنسسة ذليلة ، عاجزة عن كل شيء ، ولكنها إن اتحدت بالله تطهر ، وترتفع فوق ذاتها ، وتصير مقدسةً

غير خاصعة للآلام والعوارض الدنيئة ، كلما ازدادت شوقاً الى الله وصوبت كل قواها لطلبه ، ازداد ميلاً اليها وقرباً مها، حتى يتحد بها ويسكن اليها ، لأ نه ناظر اليها ، معاين رغائبها مطلع على ميولها . فاطلبه من كل نفسك ومن كل قلبك ومن كل قوتك ، تجده حاضراً لديك ، وحينئذ ينكشفُ الستارُ السدلُ على عقلك ، وترى وبعطيك الغلبة على أعدائك ، وينقدك من جلاوة سلوانه ، ويعطيك الغلبة على أعدائك ، وينقدك من أيدى مطارديك ، ويحميكمن الشرورالهيطة بك ، ويكونُ لك كلشىء فيكونُ الك طريقاً ، وباباً ، وحياة ، ونعياً ، واكليلاً ، ومأوى ، ومنارة ، وسلاماً .

#### الفصل الثالث عشر

#### حاجتنا الى النعمة وطاعة القلب لفعلها

اننا في هذه الحياة وسط حروب ومنازعات لاتسكن ولا تهدأ، وفي قتال مستمر ، لاينقطع ، وتتناوب افئدتنا في كل لحظة عوامل الإغراء، ودوافع الإثم، فالحسيد يشتهي ضد الروح والروح ضد الحسيد. وهذان يقياوم أحدهما الآخر ( غل ٥: ١٧) وهذا مانحدا ببولس الرسيول أن يتأوه ويصرخ قائلا « أرى نامه سأ آخر في أعضائي يحارب ناموس ذهني ،ويسبيني إلى ناموس الخطيئة الكاثن في أعضائي ، ويحي أنا الانسان الشـــة من ينقذبي من حسد الموت هذا، اشكر الله يبسوع المسيح ربنا » (رو٧:٢٣\_٢٥) فالحطيئة قد خلفت فينا، حزوراً دنسية بدورها فاسدة، فأصحت طبيعتنا ضعيفة ومائلة إلى الشر منذ حداثتها . ولم يبق فينا من القوة سوى إرادة ضعيفة واهنة ، ومعرفة حقيرة كشرارة مخبوءة تحت رماد، وصار العقل مغشى بظلام دامس، فعجز عن أتمام ما يراه نافعاً ،

وحجب عنه ضوء الحرية ونور الحق الإلهي، لذلك ترى الإنسان مهم بلغ في التمسك بالفصيلة فلا ترال الشهوة تعريهوالحسد يضاده، فليت شعري ماذا تفعل نفوسنا الضعيفة في حرب هذه صفتها ، وهي الحبيب ولا تجبن فاننا نستطيع كل شيء في الســـــيح الذي يقوينا (في ١٣:٤ ) اصغ وإستمع صوت الرب«تكفيك نعمتي لأن قوتى في الضعف تكمل» فما عليك الا أن تجيب بقول الرسول «بكل سرور أفتخر بالحرى في ضعفاتي لكي تحلَّ على قوةُ المسيح ، لذلك أسر بالضعفات ، والشيتائم، والضرورات ، والاضطهادات ، والصيقات لأجل المسيح ، لأني حينها أنا ضعيف فحينئذ أنا قوى »( ١ كو ١٣:

فى وسط هذه الحرب الضروس، يعطيك الرب نعمة من لدنه، و ويشتد ساعدك مها فى الانسان الباطن فتغدو قادراً على قهركل قوات الطبيعة،وانها لهمة فائقة يهمها الله لنا تفعل سراً فى القلب دويداً رويداً، وتغير المواطف شيئاً فشيئاً ، وتسير الحواس فى الداخل، الى الكمال

وكما انك لا تشعر بنمو الشــجرة ، ولا بفعل الطعام في جسمك، هَكَذَا النَّمَةُ تَؤْثُرُ فِي قُلِكُ قَلِيلًا وَتَعْمَلُ فِي نَفْسُكُ شَيِّئًا فَشَيْئًا ، إلى أنّ تصير رجلاً كاملاً الى قامة ملء السيح ، وانت لا ترى «الريم تهب حيث تشاء وتسمع صوتها ، ولكنك لا تعلم من أين تأتي ولا الى این تذهب هکذا کلرمن ولد من الروح » ( یو۸:۳ ) وهو تعالی يوزع مواهبه حسما يشاء ، وبقدر ما يريد وكما يرى صالحاً لكما واحد. ليست طبيعة الأرض كلها واحدة ، فكل بقعة تنبت زرعاً ، وتثمر غرساً، هكذا الله يفيض نعمته على قلوبنا حسب حكمته ، « فانه لواحد يعطى بالروح كلام حكمة ، ولآخر كلام علم بحسب الروح الواحد، ولآخر إيمان ، ولآخر مواهب شــقاء ، ولآخر عمل قوات ، ولآخر نبوة ، ولآخر تمبيز الارواح » (١كو١٢:٨ــ١٠ )

إن الرب لم يشأ أن يطبع القداسة فينا طبعاً لا يمحى ، بل النعمة تفعل فينا فعل الطبيعة. إن لم يكن العود ، جافاً لا يصلح اللابقاد ولا تستعر فيه النيران ، هكذا أنت يجب أن تكون مستعداً لفعل النعمة، معداً نفسك لها مهيئاً إياها لقبول مواهب الروح . انم أفى النعمة

وآحي بها ، لانك بدونها تكون عقماً ، ومها تثمر ثمر الخلاص والبر ، لتكن معك ليلاً ونهاراً ، في حال الشدة وحال الرخاء ، في أوقات التعزية وفي زمان البيوسية ، لأنها تهديك وترشدك ، وتصونك وتحفظك ، وتقويك وتساعدك ، ومتى تأيدت بها وسرت بارشادها ، تعد قادراً على ما لا تقدر عليه الطبيعة ، وهي تحولُ لك المرحلواً ، والشدة رخاءً ، والموسية ليناً ، والملوحة عذوية ، والوعر سهلاً ، والخزى والمذلة فرحاً وسروراً ، وتصيرُ لك سلاحاً وقوة ودرعاً وعربوناً للخلاص الأبدى ، وتعلمنك الحقَّ ، وتلَّقنهُ الحكمة والأدب، وتعزيك في الضيق، وتنفرُ لك الطريَق، وتطردُ عنك الغم والحزن ، وتزيل الخزي والخوف ، وترافقك على الدوام ، وتقودك إلى الطريق الصالحة ، وتحدُّولكَ إلى صورة الله

## الفصل الرابع عشر اغتنام الفرصةواستماع صوت الله لقبول النممة

النعمة لا تفعل فعلمها في العقول المشتنة والقلوب الموزعة ، بل تطلب الروح الرزين الهادىء ، والقلب الوديع السلم . أذا دَعَاكُ الرب فاسمع صوته واصغ الى امره ، وبادر لملاقاته لأنك لا تحصل على الخلاص إلا أن أطعت صوبه ، إن الله يرمد أن يخاطب قلبك فكن مستعداً دائمًا لاستهاع صوته ، لاتقسّ قلبك عند سماع صوته المفرح بل قل مع صمو أييل « تكلم يارب لان عبدك سامع » (١صم ٣: ٩) كن كالشمع ليناً قابلا لصورة النعمة ، ولاتكن قاسياً لايؤثر فيك فعلها ، ولا تتمرد على الروح القدس لثلا تسمع « ياقساة القلوب وغير المختونين في قلوبكم واذانكم في كل حين ، حتى متى تقاومون الروح القدس كما كان آبؤكم كذلك انتم » ( اع ٧ : ٥١ ) إن الرب لايمنحك نعمه في كل حين ، فاغتنم الفرصة لكي تقبل مواهبة، ان الله لا يتفقدك في كلوقت ، فاصغ لصوته عند ندائه إياك ،

فقد قيل: ان ملاكا كان ينزل ويحرك الماء أحياناً ، وكان من ينزل أولا يبرأ من مرضه (يوه:٤) فاياكوالتهاون والاهمال . ان لم تسمع الآن صوته وقسيت قلبك فسيأتى وقت لا يسمعك فيه ، لا توفضه لئلا يرفضك ، لا تحتقره لئلا يهملك ، لا تحكن كالشاب الغي الذي دعاه المخلص فضي حزينا ، لانه كان ذا أموال كثيرة (مت ١٩ : ٢٢)

لما ولد المخلص شاع خبره فى انحاء البلاد ، ووصل صوته الى كل البهود ، ولكن لم يذهب ليسجد له سوى رعاة فقراء كانوا يحرسون غنمهم ( لو ٢ : ١٥) ومجوس أقبلوا من جهات بعيدة ( مت ٢ : ١) وحين بدأ فى التبشير لم يقبله أولا الا صيادون فقراء من عامة الناس . لا تفضل الإصغاء لصوت العالم وتصم أذنيك عن صوت يسوع . لا تنقت الى شهوات العالم وتترك دعوة النعمة وبداءها ، ولا تدع نفسك تتملق بالعالم . لماذا تقيد ذاتك مهذه القيود والسلاسل الصعبة . تحرر من هذا النير الثقيل ، ولا تخدعنتك أباطيل الحياة ولذا أنها ، لئلا ينقلب فرحها ترحاً ، وحلوها مراً . لا يغرنك سراب

العالم الحلاب فتصير أسيراً ذليلا ، بل دُس بقدميك كل شهوانه ، واعتبر غناه فقراً ومجده احتقاراً وعزه هواناً .

إن صوت الرب مفرح ولذيذ وسعيد من يستمعه ويطيعه الى اسمع مايتكام به الله الرب ، لا به يتكلم بالسلام لشعبه ولا تقيائه » ( مز ٨٠ : ٨) فاسمع وكن في سلام . اصغ وتلذذ بالراحة ، أنصت بعقلك فتملك هدوء الضمير ، وترى سلام الله مقبلا اليك « على مرصدى أقف وعلى الحصن أنتصب وأراقب لأرى ماذا يقول لى وماذا أجيب » ( حب ١٠٠ ) احرص كل الحرص على النعمة ، واحذر من السقوط ، واهرب من كل ما يسوقك الى الخطأ وانتبه لئلا تفعد النعمة وحذار أن تضيع ما اكتسبت وتندم على ما فعلت .

### الفصل الخامس عشر

#### جزاء من لا يسمع صوت الرب ورفضه

قال الرب يدعو الجميع « أمها العطاش هلموا الى المياه والذي ليس له فضة تعالوا اشتروا وكلوا ، هلموا اشتروا بلا فضة وبلا ثمن خُراً ولبناً ، اســـتمدوا لى اســـتماعاً وكلوا الطيب ولتتلذذ بالدسم انفسكم » (أش ٥٥: ١و٢) «اطلبوا الرب ما دام يوجد، ادعوه وهو قريب » (٦٠) « هوذا الآن وقت مقبول هوذا الآن يوم خلاص » (٢ كو ٢:٦) « اليوم إن سمعتم صوته فلا تقسوا قلوبكم » ( مز ٩٠ : ٧و٨ ) هذا ما ينادي به الرب ورسله كي يسمع اهل العالم صوته ، ولكن ° من الناس من لهم آذان لا يســمعون ، ولهم قلوب لا يفقهون ، أســـدلوا على عيونهم وبصائرهم ستاراً حتى لا يسمعوا ولا مهتدول، تعساً لهم سموف يندبون وينتحبون ، حين يأتبهم وقت فيه يصرخون ولا من يسمع ، ويستغيثون وليس

من يرحم ، لا بهم رفضوا الرب ولم يطيعوه ، فهو أيضاً يرفضهم ولا يعرفهم .

«الحكمة تنادى في الخارج في الشوارع تعطى صوتها ، تدعو في رؤوس الأسواق ، في مداخل الأبواب ، في المدينة تبدي كلامها ، الى متى أيها الجهال تحبُّون الجهل، والمستهزئون يسرون بالاستهزاء والحمق يبغضون العلم ، ارجعوا عند توبيخي هأذا أفيض عليكم روحي أعلمكم كلاتي " (ام ٢٠٠١-٣٣) بذلك يعظهم يسوع بصوته الحنون وفي كل حين بدعوهم ، وإلى اي شيءٌ بدعوهم ؟ الى الراحة والسمادة ، والإطمئنان والسلام، فيتصاممون ويتلاهون بالأكل من خرنوب العالم ويطنون أنهم يتلذذون ، وبينما هم كذلك إذا بصوت آخر يرعمهم حين لايستمعون الى مداء الرحمة ولا يصيخون الي صوت العدل ، قائلا : «لاني دعوت فأبيتم، ومددت يدي وليس من يبالى ، يل رفضتم كل مشورتى ، ولم ترضوا توبيخى ، فأنا أيضاً أضحـك عند بليتكم ، أشمت عند مجيَّ خوفكم ، اذا جاء خوفكم كماصفة وأتت بليتكم كالزوبعة ، اذا جاءت عليكم شــدة وضيق ،

حينئذ بدعوني فلا استحيب ، يبكرون اليُّ فلا مجدونيي . ابغضوا العاولم مختاروا مخافة الرب ، لم برضوا مشورتي ، رذلواكل توبيخي، فلذلك يأكلون من ثمر طريقهم ويشبعون من موآمرتهم ، لان ارتداد الحمقي يقتلهم ، وراحة الجهال تبيدهم ، اما المستمع لي فيسكن آمناً ويستريح من حوف الشر » (ام ٢٤:١ ــ ٣٣) قال ارميا : «من أكلهم واندرهم فيسمعوا ، ها أن أذانهم غلفاء فلا يقدرون أن يصغواً ، ها أن كلة الرب صارت لهم عاراً لا يسرون بها ، هل خزوا لأنهم عملوا رجساً ، بل لم يخزوا ولم يعرفوا الخجل ، لذلك يسقطون بين الساقطين ، في وقت معاقبتهم يعثرون قال الرب » (ار ۲ : ۱۰و۱۰) إن الرب يتبرأ من مثل هؤلاء ويقول « أصغيت الى صوت الذين لم يسألوا ، وُجدت من الذين لم يطلبوني ، قلت هأنذا هأنذا ، بسطت يدى طول النهار الى شعب متمرد ، يقول قف عندك لا تدنُ مني ، هؤلاء دخان في أنني ، نار متقدة طول النهار ، ها قد كتب أماى لا أسكت بل أجازي في حضهم ، أما أنتم الذين تركوا الرب فانى أعينكم للسيف، وتجثون كاكم للذبح ، لأنى

دعوت فلم تجيبوا ، تكامل فلم تسمعوا ، بل عملم الشر في عيني واخترتم ما لم أسر به ، لذلك هكذا قال السيد الرب ، هوذا عبيدى يأكلون وأنتم تجوعون ، هوذا عبيدى يشربون وأنتم تعطشون ، هوذا عبيدي يفرحون وأنتم تحزنون ٬ هوذا عبيدى يترنمون من طيـــة القلب؛ وأنتم تصرخون من كآنة القلب ، ومن انكسار الروح تولولون » ( اش ٦٠ : ١ ــ ١٤ ) « هم اختاروا طرقهم وبمكرهاتهم سرت أنفسهم ، فانا أيضاً اختار مصائبهم ، ومخاوفهم أجلبها عليهم ، من أجل أبى دعوت فلم يكن مجيب ، تكلمت فلم يسمعوا » ( ا ش ٤٠٣: ٦٦ ( الجلوس في الظلمة وظلال الموت موثقين بالذل والحديد، لأنهم عصوا كلام الله وأهانوا مشورة العلى ، فأذل ٌ قلوبهم بتعب ، عَثروا بلا ممين » ( مز ۱۰۷ : ۱۰ ـ ۱۲ ) « لأنه ما هو رجاء الفاجر عند ما يقطعه ، عند ما يسلب الله نفسه ، فيسمع الله صراخه اذا جاء عليه ضيق » ( اي ۲۷ : ۸ و ۹ )

فويل لمن لا يسمع صوت الرب، وويح من يعترض سر النعمة ومن يقاوم الحق ، و ُيغْـدلـق باب قلبه عن دخولالنور فيه ، سيمكث فى الظلام الى الأبدِ ، ويستقرُّ عليه غضب الله ، وسيحس شدة

وضيقاً فى نفسه ، وسيكون كالبحر الصطرب الذي لايهدأ ولا يُعرف السلام

## الفصل السادس عشر وجوب توجيه كل الرغبة والثقة في الله وحده

ليكن الله رائدك ، واليه توجه كل ثقتك ورغبتك وأقصى أمانيك ، مِم معنى الله ولا تعلق الله . لاتحف شيئًا، فيه يسعد حالتك ، وينعم بالك ، وبدونه تصير دائجا في شيئًا، وتنقطع نفسك حسرات ، وتتقلب على جرات الألم ، ليكن هو سلوانيك وبنيتك ، فلا شيء على الأرض يقض مضجعك . اجعله رجاءك ومعزيك فتجدكل شيء سهلاً أمامك . لا تنفمك الأموال ، ولا يفيدك الأحباء والأصدقا ، ولا يمنحك السلوات شيء على الأرض إن لم يكن الله معك ، تلتمس أمورك منه وحده . هل يقدر القوى أن ينجيك ، أو المشير الحكيم أن يهديك الطريق ، أو الاصدقاء أن يعزوك في أوقات المحن والضيق ، أي أمر يفيدك

في هاته الحياة ان لم يكن يسوع معك ، لا أحد يستطع أن يسعدك ، ولا يقدر قوى أن ينقلك ، ولا يمكن مكان أن يسترك ويصونك . فان كان معك صار ساعدك و ناصرك وحافظك و مرشدك وقوتك وعزاؤك ومنتهي آمالك وغاية ساوانك . كل ما يتراءى لك نفعه في مانه الحياة وأنه السبيل لنيل السلام والسعادة بدون الله ، هو في الحقيقة غش وخداع ، وفي واقع الأمم تعب ونصب ، فوضع الثقة كلها في الله وتوجيه الرغبة اليه وحده هو غاية الحياة وأقدى ماتصبو اليه النفوس

انظر وتطلع أيها الحبيب، ها هي ذي أمامك خلائق لا تحصى وكائنات لا تقع تحت حصر ، ولكنها كلها عدم ، ومر العدم جاءت ، والى العدم تعود ، فهل تطلب سلامتك وراحتك من عدم لاثبات له ولا دوام لوجوده ، هذه الكائنات التي تراها غاية في الزهو تختال جمالاً ، وتتبه خبياً ، سوف تتوارى عن العيون بسرعة ، فعال العدم مركزها الذي خرجت منه ، أما الذي لا يتغير فهو الله وحده ، فهو الق الكائنات وتفي كل الحلائق ، ويدوم الله وحده ، كل شيء يتغير ويحوله الزمان ،

والله وحده هو هو أمس واليوم والى الأبد ، لايتغير ولا ينتهي ، وسنوه لن تغنى أبد الآباد ودهر الدهور

فيا أيهما الحلائق الدنيئة والكائنات الحقيرة ، توارى من أمام عينى تجاه مجد إلهى ، واضمحلى ولا تعودى تتراءين أمام ذهبى ، عندما أندبر بفكري واتجه بعقلى وحسى للتأمل في الله وحده

يا له من تأمل الذيذ وتدبر عذب مقدس ، هذا الذي به يوقن القلب أنه ليس في هذه الحلائق وأن الحياة تكون ثقيلة متعبة إذا تعلق بكائنات مآ لهما العدم ونصيبها الفنساء.

فلتبهج نفسك بالله وحده ، وعندئذ يتلألا لك بحد أنواره . آ ، يارب ها أنا ذا مستطيب ما ندوقت من عدوية بحبتك وحدها ، يا لها من نار أشهى من كل لذات الحياة الحسية ، وحبدا لو أراى مستغرقاً فيها ، ناسياً ذاتى، غيرشاعر الا بوجودك في "، ها أنا ذا ولهان معنى لا أدرى ماذا أفعل ، وليس لي سوى الاستغراق بكليتى في نيران هذا الحب ، التي لا تفتأ تحييني بسعيرها ، ويتأجج لهيبها المضطرم في "، ولا أبتني ولا أشتهى ولا أهوى سوى النوص في بحر هذا

الحب الأقدس السامى ، الذي يصطحب بصوت فتن عقلى وسبى لبي قائلًا : إن موضوع حبى : الله وحده ، الله وحده ، إلى الأبد

الفصل السابع عشر عدم طلب السلام من العـــالم

قال الرب « سلاماً الرك لكم ، سلاى أعطيكم ليس كما يعطى العالم أعطيكم أنا » ( يو ٢٠:١٤ ) ما أحلى هذا القول ، وما أعذبه ، ما أحسن السلام وما أسعد من يملكه ، كثيرون يبتغون السلام ، ويسمون للحصول عليه ، ولكن ما أقل الذين ينالونه ، كثيرون تعبوا وجدوا ولم يظفروا بشىء منه ، وما ذلك إلا لأمهم يطلبونه من غير أبوابه ، ولا يزال العسالم يخدع كثيرين موهاً أياهم بأنه مصدر السلام والراحة ، يقول للغى : ما بالك تقف عند حداك ، يسر \* في طريقك واملاً خزائنك واجمع الكثير من هذا الأصفر الربان ، وضع قلبك عليه ، واسجد له تجد

الراحة ، فيسمع هذا السكين صوت الفرور ، ويفني أيامه ، وحياته في جمع الأموال، وهو في حرصه واهتمامه به يحرم نفسه من التمتم بما يجمع . ثم يخرج أخيراً من هذه الدنيا ويدخل حياة الأبدية عاريًا عن السلام، والعالم أيضًا لا يبرح يخدع الانسان يوسوس له قائلاً : ما بالك حزيناً كثيباً ، ألا عتم باللذات ولتشبع نفسك منها وتثلج صدرك بشهيتها ، وهكذا يزيّن لكل واحد سعادة موهومة وسلاماً كاذباً ، وينصرف بهم من خداع إلى آخرَ ، ويحكم كيده لِهُم بمسرات باطلة يموَّه بها على العقول ، فيظنها الشرَّيرُ في شره، والبخيلُ في جمع ماله ، والجبار في قوته ، والشرمِ في شراهته ، وصاحبُ الكرامة في مرتبته ، بيد أنه ليس واحداً من كل هؤلاء ينال السلام الحقيق ، لأن العالم لا يضني على النــاس بشيء سوى قلق وهم وغم وضجر وتبكيت للضمير ، مع أوجاع ونـكبات لا حدّ لها ، هذا هو سلام العالم كله « لأن في طرقهم اغتصاب وسنحق وطريق السلام لم يعرفوه » ( رو ٣ : ١٦ و١٧ ) ومَا العالم إلاّ كأنبياء اسرائيل الذين كانوا يتنبئون لأورشليم ويرون لها رؤى السلام ولا سلام (حز ١٦٠١) وما مثل هؤلاء إلا كما

المطشان أنه يشرب ثم يستيقظ فاذا هو رازح ونفسه مشتهية (أش ١٠٩ ) هكذا يكون الذين يطلبون سلامهم من العالم، الذي لا يستجيب لهم بشيء إلا الاتعاب والأوصاب، فهل بعد ذلك تطلبُ سلامك في القلق والانزعاج ، كيف تقول للأمواج سكُّـني اضطرابی ، وللزوابع هدئی روعی ، لعمری آن کل ما فی العالم ، من غموم وهموم ، وأكدار وأحزان ، وأمراض وأوصاب ، وويلات وتجارب، تنتاب الانسان في كل أدواره ، يُنذرُ بأنْ لاسلامَ في العالم، وهاهىذى أصوات التنهد والأنين والصياح والعويل،وزفراتالنواح والنحيب ، تنبئُك عن الحق ، وتكشف لك عن ذلك الباطل الذي يسميه الناس سعادة ، فالسعادة لا تسكن في دار تعب وشقاء ، وان من يطلب السلام من هذا العالم لأشبه بطائر يرفرف فوق أمواج المياه إلى أن يعييه الطيران ، ويتعبه السير ، ولو أتياح لك أن علك زمام العالم وتمتلك ناصيته لما نعمت بالراحة فيه ، لأن نفسك مخلوقة ٌ على صورة الله لا يوافقها شيء آخر ، لأن الله قد خلقها ليسكنَ ويحلُّ فيها وحده ، فهو سلاميا الحقيق دون غيره

يانفسي لن تبرحي شقيةً، ولن ترالى في عناء ووصب، وفي قلق واضطراب في برية هذه الحياة، إلى أن تستريحي في الله الذي هو فوق كل شيء، فوق كل مافي الأرض، وفوق كل مافي السموات، لأنك أنت يارب سلاى الحقيقي الذي يفوق كل عقل (في ٤:٧) فني هذا السلام ارتاح وبسلامة أضطجع بل أيضًا أنام،، (مز٤:٨)

## الفصل الثأمن عشر

طلب السلام والراحة فى الله وحده

من طلب السلام والراحة من العالم ، لا ينال سوى القلق والاضطراب ، لأن من خواص العالم التقلب والتغير على الدوام ، وأما السلام الحقيق فيستمد من الله الذي ليس عنده تغيير ولا ظل دوران (يع ١ : ١٧ ) من التصق بالعالم ووضع سروره وثقته فيسه طن يحصل على سلام إلى الأبد ، بل يظهر ثقتك في غير الله ، أو

أحبت سواه ، ولكن إن مكنت محبتك وسلامك فى الله فلا يستطيع شىء أن يندع منك سلامك أو يكدرَ صفورَ راحتك ، فلا المشقاتُ ولا الآلامُ ولا الأوجاعُ ولا الظالمُ ولا شىء قط ، تظلم به حياتك ، أو ينغص عيشك ، بل فى كل ذلك يلازمك السلام وتدوم لك الراحة

إن شؤون هذا العالم متنبرة طبعاً ، فن يجعل سلامه متعلقاً بها يصير متنبراً مثلها كلَّ يوم من حال إلى حال ، ولا يجدُ سلاماً قط ، إذن لا يمكن أن تجد سلامك في الخيرات الأرضية ، ولا في كثرة الأموال ، ولا في القوة والصحة ، ولا في الكرامة والجاه العالم ، ولا في شيء آخر من أمور هذا العالم ، ولكنك تجده في الله وحده ، إن الأمور الدنيوية لا تثير أشواقك ، ولا تشبعُ نفسك ، لأنها ليست الطعام الحقيقي للنفس ، وإلا فحد ثني لماذا لا يشبع المخيل من جمع المال ؟ أليس ذلك لأن المال ليس طعاماً للنفس ، من كان في سفينة في بحر أولى به وأسلم له ، ألا يطلب طعامه وشراه منه ، بل يجب أن يحمل معه زاده ، هكذا أنت في العالم ،

لا تطلب من العالم طعامَ نفسك الأبدية ، لأن لها طعاماً آخر ليس مر هذا العالم بل من السهاء .

إن طلبت الفرح والسلام والراحة من لذات العمالم بكيت في البهاية وحزَّنت ، وإن ظننت سرورك في هذه اللَّذة أو في نلك ، فلست إلا في وهم وخداع ، وإن توهمت سعادتك فيما يتفق مع هواك،فاعلم انك قد حدت عن جادة الصواب،لأن الذي تحبه وتسر" به اليوم تكرهـُه غداً حتى تود ألا ُ تراه ، فلقد أقبل الاسر اثيليون أولاً على الن بشوق ورغبه ثم ما لبثوا أن صدوا عنه ، وضَحروا منه ، و عنوا الرجوع إلى مصر مفضلين أكل البصل والثوم . إنك لن تفوز أبداً بسرور وسلام ما دمت منتظراً ذلك من العالم ومترقباً له من أمور فانية زائلة ، ولكن إن وضعت سرورك وسلامك في الله ، يدوما دون أن يعتريها تغير أو انقلاب

وما دام الانسان بعيداً عن الله فهو مضطرب النفس، مبلبـل الفـكر، ولن يحصل على السلام الحقيق ، فاقتربى يانفس الى الله لتصلي إلى سلامك وسعادتك

يا إلهي إنني في قلق ما دمت بعيداً عنك ، فاقترب مني واجذبني بحوك ؛ لأبي اشتاق إلى أن أعتم بسلام بنيك الذي يفوق كل عقل، إنبي في تعب وشقاء في وسط منفاي ، فرطب فؤادي بسلوانك ، وقربني إلى سلامك ، في أرض غربتي ، في هـذا الوادي وادي الشقاء ؛ لا تلتفتي يانفسي الى أمور هذا العالم القابلة للتغير والفساء لئلا تحيدي عن طريق السلام، ووجعي أشواقك وألحاظك وكل ما فيك إلى الله وحده ، فتحصل على السلام والهدوء والسكينة الكاملة ، التي لا يشوبها كدر ولا حزن ولا تعب . واعلمي أن لا شيء في العالم يملأ رغائبك ويشبعها ويضغى عليك السرور غير الله وحده ، فلا تجولي وتطوفي في أمكنة ليس فيها الا" سراب ، ولا تكلف الأشياء غير طبائمها ، فتتوقعي الخير أو تطلبي السعادة من غير الله ،الذي هو وحده يغنيك عن كل شي.

# الفصل التاسع عشر فيا يجلب السلام الحقيق والراحة الكاملة

إن السلامَ الحقيق التامُّ ليس إلا هدوءَ الضمير وطمأنينــة القلب ، والحصولَ على السعادة ، والدوام عليها ، بين تيارات العالم وتقلبانه ، أثبت في الله لتظفرَ مهذا الســلام ، اترك ما إذا فقــدته حزنت عليه وتوجمت لفقده ، ولا تملق قلبك بما يتألم له خوفاً من ضياعه ، وضع كل ثقتك في الله وحده ، لا تتداخل فما لا يعنيك ولا تهتم بما لا يخصك ، ولا تَلهُ بأمور باطلة ، وابتعد عن الخصام والمنازعة والحسد وعن كلُّ مامن شأنه أنيفقُدكُ السلام، استأصل العادات الرديئة منك ، وليكن ضميرُك طاهراً ، ونشُك سليمةً ، ورغبتك مقدسة ، ولا تسيءْ الظنَّ بأحد ، وخالفْ هواك ، والمُّع شهواتك وألجم آلامك ، وقاوم ْ حواسَـْك ، واصبط مبولك لتجدَ راحةً وسلاماً ، فإنَّ السلام في مقاومة الأهواء ، وعدم الاستسلام لهـا ، لا في طاعتها والانقياد لها .

التفت إلى الله ، وسلمه قلبك ، وأخصم له إرادتك ، وأحسَّه لله إدادتك ، وأحسَّه فتظفر بالسلام والسعادة ، كن وديمًا أنيسًا محبًا للصلح فتكون ابنًا للسلام، طهرداتمك من كل دنس، واقتلع من قلبك بدور كلشر، فتشعر بسلام الله ، احتقر كل ما في العالم من الشهوات الرديئة ، ولا تعلق قلبك بشيء مما فيه ، لأنك ان لم محتقر لذاته ومغرياته وتطلب الله وحدة ، فلا تظفر بسلام مدى حياتك

من يحز السلام ، فهو خير ممن يملك العالم بأسره . وأفضل ممن حذق كل العلوم ، وبرع فيها . كن صبوراً قوي النفس ذا ضمير سليم ، فيكون السلام في قلبك ، فان الصبور يرتاح ويطمئن إلى اللهحتى إذا المت به الشدائد ، وأحاطت به الكوارث والآلام، والضمير الشرير دائماً في خوف وجزع ، وقلق وفزع ، حتى من أتف الأشياء وأحقرها ، إذ ليس لديه ما يصد عنه عادية الدهر .

إن شهواتك ورغائبك تحاربُك وتحاول أن تنتزع منك سلامك، فلا نظن أن العدو بعيد عنك ، بل هو في بيتك ، وساكن ممك ، فحد من شهواتك ، واضبطكل خلجاتك ، وحينئذ تصير ُ آمناً

على سلامك ، ادخل إلى ذاتك ، واقتل كل ميولك المنحرفة ، عند ذلك تشعر بحلاوة ما هو مر لديك الآن .

الدُتُ يُتلفُ الصوف ، والسوس يُفسد ُ الحشب ، هكذا الشهوات الجامحة ، والرغائب المنحرفة تُدَّداف وتفسد وتستأصلُ أصلَ السلام من القلب ، فاضبط كل حواسك ، فتتمتع بالسكون والدعة ، وكن هادئًا ساكنًا فتكون في طمأنينة وراحة ، واعلم أخيرًا أن روح الله القدوس لا يسكن ُ إلا القلب الوديع السليم المادى .

## الفصل العشرون ف تسليم الذات لإرادة الله

من شأن المحبالحقيقي أن يقبل على مايريدُ والمحبوب ، ويكره ما لا يريده ، هذا هو التسل الأعلى فى الحب ، فلا يمكنك أن تبلغ الغاية فى محبة الله ، إلا إن طابقت إرادتك إرادته ، وليس شىء أحسن ولا أكمل من إرادة الله ، فكلم المحدث إرادتك بارادته صارت إرادتك اكمل وأفصل ، إن الله أكمل موجود ، فاتبع إرادته ، فتتقدس وتكمل إرادتك ، قل فى كل شىء ، لتكن مشيئتك ، ولتم إراد تك

إن كلَّ ما يحدث في العالم ما عدا الخطيئة ، إمّا يتم بسماح من الله ، فا عليك إلا أن تقبل بشكر وسروركلَّ ما يحدث لك لأنه من قبله تعالى ، ومتى سلكت هذا الطريق ودربت على ذلك ، لا تحزن ولا تضجر ولا على ولا تنزعج ، بل تظل في أمان وهدو وسكون وتعيش على الأرض بسلام

سلم ذاتك تسلماً كاملاً للرب ، وضع نفسك في يد القدير ، فتطابق إرادتك إرادته تمالى ، فتسليم الذات لله تمالى ، والاتكال الكامل عليه ، أصلُ كلُّ سلام ، ومصدرُ كلُّ سكون وهدوء ، وينبوع كلُّ سعادةٍ وخير ، واستودع ذاتك يد العناية الإلهيــة تصر فك كيف شاءت ، وتقلبك أنى أرادت ، وبذلك تدل على أنك لاتريد أن تميش لذاتك بل لله . إنْ كانت إرادتك مطابقة ً لارادته، فلا تعمل أي عمل إلا تنفيذاً لمشيئته ،ولاتشتهي شيئاً آخر سوى أن تكمل إرادة الله فيك ،حينئذ تكون فرحاً فيوسطالمآ زق، ولايرتاع قلبك لدى الشدائد ،ويفرح بك الرب ويعطيك اللذة الحقيقية ، لأن الله يحب من يتبع مشيئته ، وقد مدح داود النبي على ذلك وقال عنه ، « وجدت داود بن يسي رجلاً حسب قلمي الذي يصنع كل مشيئتي » (13 41: 17)

إنك بخضوعك ومتابعتك لإرادة الله ، تحصل على كبت كل ميولك الرديثة ، وإمانة سائر شهواتك الدنيوية إذ تكون بجملتك مستغرقاً في هذه المشيئة ، وتكون قد أفنيت إرادتك الشهوانية ،

وبمقدار ما ننكر ذاتك ترداد اتحاداً بالله ، فأزل من طريقك كلَّ ما من شأنه أن يحرمك هذا الخير الأعظم ، وعنعك الاتحاد بالله الذى هو الخير المحض

إن مسكوت الله بر وسلام ، وفرح في الروح القدس (روء: ٧) ولن محصل على هذا الفرح وذاك السلام ما لم تسلم ذاتك لإرادة الله و خضع مشيئتك لمشيئته ، فتنال عربون السعادة ، ومحصل على فرح الروح الدائم ، وتنم بنعم القديسين ، الذين يتممون مشيئة الله في السعاء لا يمتريك قلق . ولا ألم من قبل الأمور الرمنية ، ولو اختلفت الأمور ، أو زلولت الأرض ، أو تقلبت عليك الحوادث ، أو تنبرت الأحوال ، أو حلت المصائب والأوجاع ، فانك في هذه كلها لا تشمر إلا بارادة الله ورضوانه ، وتتحول كل أحزانك إلى تسلية ، وينقل ترحك إلى فرح ، واكتتابك إلى سلوان وتعزية ، وسيقك إلى عدوية وسلوة ، ومتاعبك إلى سرور وعزاء .

هذه حال القديسين الذين استحالت كل أتعابهم وتجاربهم الى فرح وسعادة ، لأنهم استودعواكل نلوبهم إرادة الله فحازوا رضوانه

الكامل؛ وما أجمل أن يسكن القلب في السلام والراحة ، فيا بين عواصف التجارب، وأوجاع الآلام المرة المحدقة بالانسان منكل جانب، ومثله في ذلك كالمليقة المتقدة في اللهيبولم تحترق، وكالفتية في أتون النار ولم تؤذهم.

فعلمي يارب أن أصنع ما تقضى به مشيئتك، وان انقاد لما تريد، والجتنب ما لا يحب، فذلك كل عزائى وسلوا في وغاية آمالى « ولكنى دائمًا ممك ، أمسكت بيدي الهيى ، برأيك تهدينى وبسد الى مجد تأخذي ، من لى فى الساء وممك لا أريد شيئًا فى الأرض ، قد فى قلبى و طبحى، ونصيبى الله الى الدهر ، لانه هوذا البعداء عنك يبيدون، تهلك كل من يرنى عنك ، أما أنا فالاقتراب الى الله حسن لي، جملت بالسيد الرب ملجأى » ( مز ٧٣ - ٧٣ )

# الفصل الحادى والعشرون ف إنمام إرادة الله كلُّ الفرح والسرور

إن تسليم الذات لله ، والخضوع لمشيئته ، لما يكسبنا نعمــة عظمي، بها نقدُ رعلي احراز الفضائل، آمنين كلُّ ما يطرأ علينا، اذ نكون بين يدى العلى وفي حراسته وتدبيره .لانتوهم أنك تحصل على الراحة والسلام إذا أنت عمت إرادتك ، لأن سلامك في رضوان الله ومشيئته . وبد الله تهدينا أكثر مما نهدى أنفسنا ، وعن الله تحرسنا أحسن مما نسهر على ذواتنا ، ومشيئة الله أقدس من مشنتنا ، وهو تعالى يريد لنا الحبر الخالص والسلام الكامل أكثر مما تربد لأُ نفسنا ، اشتهى بنو اسرائيل في البرنة أكل اللحم ، وطلبوا أعام مشيئتهم ، فصارت ارادتهم سبب هلاكهم ، أمطر علهم لحساً مثل التراب ، وكرمل البحر طيوراً ذوات أجنحة ، وأسقطها في وسط محلتهم وحوالي مساكتهم ، فأكلوا وشبعوا جداً ، وأناهم بشهوتهم ،

إن السعادة العظمى التى يتمتع بها القديسون فى السهاء . الما هى فى استداقهم فى حب الله ، وهنشَيَناك يُدَلُون عن كل مايخص دوامهم ، حيث يكون الله فيهم النّكل فى السكل ، فلا يتطلعون الى شىء آخر غيره وخده ، فان سلكت سبيل الله ، ووحدت ارادتك بارادته ، فقد حصلت على عربون راحة القديسين وسعادة السهائيين وأت على الأرض .

اقبل واحتمل بصبر حميل كل ما يأتيك من الله ، مسرة أو تحربة ، رخاء أو شدة ، وأدعن لكل ما يعرضُ لك كأنك كنت تتوقعه وريده ألنفسك ، فإن فعلت ذلك وجدت راحة وسلاماً ، ولا يؤلك ما عساه أن يعرض لك ، لأن التجربة أو المحنة التي يريدها الله لك أحسنُ من الحبر والسرور اللذين تريدها لنفسك ، ولا التجربة تُقدْ عجرك ، ولا التجربة تُقدْ عجرك ، ولا

يدفع بك إلى الزهو والعجب، ولا الإهافة تؤلك، ولا يكون لأي حادث من الحوادث أثر فى نفسك ، بل تكون فى سلام ، على حال واحدة ، فى كل شى ، وسواء أقبل عليك أمر مفرح أو فجأك شى ، عزن ، فانك تقبلهما يفرح وشكر وصبر جميل ، وحينئذ لا تُرى حزيناً ، ولا مكتثباً ، ولا ضجراً ، ولا متضايقاً ، بل يظهر عليسك السرور والسلام والسكون والهدوء العظم .

## الفصل الثانى والعشرون أمثلة على ارادة الله وسماحه تعالى

الرب وعلى مسيحه ليفعلوا كل ما سَمقت° فعينت يدك ومشورتك أَن يَكُونَ» ( اع ٤: ٦٦ و ٢٨ ) قصد هيرودس قتل المخاص فقتل ألوفاً من أطفال بيت لحم ولكن لم تقدر يده أن تصل إلى يسوع ، لأن ساعته لم تكن قد أتت بعد ، أراد الهود قتله مرات عديدة ولم يقدروا ، لأنهم لم يعطوا ســـلطانًا في ذلك الحين . أخذه أهل الناصرة مدينته ليطرحوه من فوق إلى أسفل ولكنه جاز في وسطهم ومضى (لو ٤ : ٣٠ ) رفع اليهود الحجارة كى يرجموه ولكر · أمسكت أيديهم فلم تتحرك ، وطلبوا أن يمسكوه فخرج من أندمهم ( يو ١٨: ٥٩ و ١٠ : ٣٩ ) ولكن لما جاءت ساعته التي رسمهـــا وعينها قال لهم : « هذه ساعتكم وسلطان الظلمة » ( لو ٣٢ : ٣٣ ) طلب شاول أن عيت داود ولكن لم يقدر على ذلك ، لأنه لم يُعطَ سلطاناً من الله ، ولأن الرب لم يدفعه ليده (١ صم ٢٣: ١٤) فلا يمكن أن تحل علينا تجربة أو يصيبنا شيء ما لم يسمح الله ويأذن به

قصد إخوة يوسف أن يهلكوه ، ولكن الله بعث به الى مصر

لحياة كثمرين ، ولذلك قال لأخوته : الآن لا تتأسفوا ولا تغتاظوا لأنكر بعتمون الى هنا ، لأنه لاستبقاء حياة أرسلني الله قدامكم ، المحمل لكم بقية في الأرض ويستبق لكم بجاة عظيمة ، فالآن بيس أنتم أرسلتموني الى هنا بل الله ( تك ٤٥: ٥ و ٧ ) وقال أيضاً لا تخافوا لأنه هل أنا مكان الله ، أنتم قصدتم لى شراً أما الله فقصد به خيراً ، اكي يفعل كما اليوم ليحيي شعباً كثيراً ( تك ٥٠: ١٩ و ٢٠ ) الرب أبطل مؤامرة الأمم ، لاشي أفكار الشعوب ، أما مؤامرة الرب فالى الأبد تثنت، أفكار قليه إلى دور فدور (مز ١٠:٣٣ و ١١) في قلب الانسان أفكار كثيرة لكن مشورة الرب هي تثنت ( ام ١٩ : ٢١ ) إذ ليس حكمة ولا فطنة ولا مشورة تجاه الرب ( ام ٣٠: ٣٠ ) قال الرب رأبي يقوم وافعل كل مسرتي (أش٤٦: ١٠) كل ماشاء الرب صنع في السموات وفي الأرض ، وفي البحار ، وفي كل اللجج ( مز ١٣٥ : ٦ ) وهو يفعل كما يشاء في جند السماء وسكان الأرض ولا توجد من يمنع يده أو يقول له ماذا تفعل ( دا ٤ : ٣٥ )

افعل ما تريد ، واسع في مناكب الأرض كيفما شلت ، ولكن لابد أن تتم ارادةَ الله ، ومعها استخدمت من الوسائط لانفساذ مشيئتك وأبطال مشبئة الله فلابد أن تنفذ ارادته وتتم مشورته . مثال يوسف رئيس السقاة وهو في السحن أن يذكره أمام فرعون ، وكان من الأمور الهينة أن يخرج الله يوسف من سحنه ، ولكن الله تمالى لم يرضَ بذلك ولم يشأ خروجه إلا َّ بذلك المجد ، ليكون سيداً على أرض مصر، لهذا نُسمى يوسف وترك مسحوناً إلى أن أبي زمان قدره الله لنفاذ مشيئته ليخرج بالشرف الباذخ .أرسل قيس ابنه شاول لينشد أتنه الصالة بعد أن فتش عمها وعبثًا حاول أن يقف على أثرها ، ولما اتجه مع شاب إلىالنبي صموئيل يسأله عنها ،كلم الله النبيُّ بأنه سيرسلُ له من يملك على اسرائيل، ذهب ليبحث عن الأتن فوجد هناك ارادة الله مأنه علك على اسر ائيل « فيا لعمق غني الله وحكمته وعلمه؛ ما أبعدَ أحكامه عن الفحص ، وطرقه عن الاستقصاء ، لان من عرف فكر الرب أو من صار له مشيراً ( رو ١١: ٣٣ و ٣٤ ) قال الرب لان أفكارى ليست أفكاركم ولا طرقكم طرقى ،

لانه كما علت السموات عن الأرض ، هكذا علت طرق عن طرقكم ، وأفكاري عن أفكاركم ( اش ٥٠ : ٨ و ٩ )

كان شاول يسطو على الكنيسة ، وكان يدخل البيوت ويجر الرجال والنساء، ويدفع بهم الى غياهب السجن، ويتناول ثلاميــذ الرب قتلا وتهديداً ، فمضى برسائل من رئيس الكمنة ليضطهد الكنيسة ، ولكن اقتاده الرب في الطريق وأرسله لبشارة الأمم الى الإيمان (أع: ١ -- ٩) أمسك شـاول الملك جبة صموثيل فتمزقت بلا قصد ، ولكن ذلك كان إشعاراً بأن الله تعالى مزق منه مملكته ( ١ صم ٢٨:١٥ ) أخيش أخرج داود من بيته بخبث وكراهة من أصحابه ، ولكن الله دبر ذلك لكي بخروجه بلحق بالفلسطينيين ويحاربهم (١٠ صم ٢٩:٦) ولم يقلق الملك أحشويرش ليلاً ويقرأ في التاريخ الا بارادة الله ، ليخلص مردخاي من شر هامان (أس ٤:٤) فلا عَكَنك أن تعرف مقاصد الله الأزلية السامية ، ولمل ضيقاً يكون من ورائه خير عظيم ، فالأولى أن تسلم له كل شيء ليجرى حسب مقاصده تعالى ، فتفوز بحراسته وعناية تدبيره ، فهو

الرب ما يحسن في عينيه يفعله ( ١ صم ٣ : ١٨) واذا لم يتم أمر حسب مرادك فلا تضجر بل اشكر الله ، وقل : نعم يارب فلتكن مشيئتك لانه هكذا صارت المسرة أمامك « التي على الرب همك فهو يعولك ، لا يدع الصديق ينزعزع الى الأبد » ( مز ٥٥ : ٢٧) فتواضعوا تحت يد الله القوية لكي يرفعكم في حينه ، ملقين كل همكم عليه لانه هو يعتني بكم ( ١ بط ٥٠ : ٢ و ٧)

لقد أحببتنى يا يسوع إلحى بهذا القدار ، حتى أسلمت ذاتك لأيدى القساة لأحلى ليفعلوا كما يريدون بك ، فايس بعظيم يارب إن سلمتك ذاتى تسلياً مطلقاً ، لا كون بين بديك تصنع بى ما تشاء وتفعل بى ما تريد ، انك لا تريد لى الا كل خير وسعادة ، فها أنا ذا أنسى ذاتى ، واترك نفسى لعنايتك وتدبيرك ، لتذكر فى وتهتم بى وتسير فى كما تريد ، وها أنا ذا يارب أرضى بهذا البدل ، الذى لا يمكن أن يكون لى أسعد منه بشكر جزيل

## الفصل الثالث والعشرون في الخضوع لإرادة الله في زمن الشدة أكثر من زمن الرخاء

إن أجمل تعزية تجدُها فى نفسك هى حين تنكر ذاتك ، وتسلمها تسلياً مطلقاً بين يدى الله ، وتتحد به اتحاد المحبة والخضوع الإرادته ، لاسيا فى زمن المحنة والشدة ، انك لمحتاج كثيراً أن تروض ذاتك على هذه الفضيلة ، خصوصاً فى أوقات التجارب والاوصاب ، وعند حلول المصائب والأمراض ، لتظهر محبتك لله فى الشدة والرخاء ، وتكون راضياً فى كلا الحالين .

إن شكر الله فى زمن الرخاء والتسليات وقبول الإحسان منه تمالى أمر طبيعى، ولكن اظهار ذلك فى زمن المحنة خاص بالذين يحبونه ويتذوقون عدوية سلوابه وتعزياته، لان الشكر الله فى مثل هذا الأوان له نفمة "عذبة، وصوت جميل فى أذى الله تعــــالى.

بعد ماجلد الرسل ذهبوا فرحين، لأنهم حسبوا مستأهلين أن مهانوا من أجل اسم يسوع (أع ٥: ٤١) وهذا ماجعل الرسول أن يقول « قد امتلأت تعزية وازددت فرحاً جداً في جميع ضيقاتنا » ( ٣ كو ٧ : ٤ ) «مبارك الله أبو ربا يسوع المسيح ، أبو الرأفة واله كل تمزية ، الذي يعزينا في كل ضيقاتنا ، حتى نستطيع أن نعزي الذين هم في كل ضيقة ، بالتعزية التي نتعزى نحن بها من الله ، لا نه كا تكثر آلام المسيح فينا كذلك بالمسيح تكثر تعزيتنا أيضاً » ( ٧ كو ٧ : ٣ و ٥ ) ألا ترى أيوب الصديق وقد حلَّت عليـــــه التجارب والبلايا يتلو بعضها بعضاً : مهنت مواشيه ، وهدمت بيوته ومات أولادُه وبناله ، وعمَّت جسدَه القروح والأوصاب منهامته الى أخمص قدميه ، ثم هو كان يقول : الرب أعطى والرب أخذ فليكن اسم الرب مباركاً (اى ٢١:١١) قال الرسول «ولكن تَذَكَّرُوا الأَيْامِ السالفة التي فنها بعد ما أَنْرَتُم صبرتُم ، على مجاهدة آلام كثيرة من جهته ، مشهورين بتعييرات وضيقات ومن جهة صائرين شركاء الذين تصرف فهم هكذا ، لانكم رثيتم لقيودي أيضاً ،

وقبلتم سلب أموالكم بفرح ، عالمين فى أنفسكم أن لكم مالاً أفضل فى السمويات وباقياً ، فلا تطرحوا ثقتكم التي لها مجازاة ، لانسكم تعتاجون الى الصبر ، حيى اذا صنعتم مشيئة الله تنالون الموعد ، لانه بعد قليل جداً سيأتى الآتى ولا يبطى ، أ (عب ١٠ : ٣٣ – ٣٧) «حبيبيلى وأنا له الى أن يفيح النهار وتنهزم الظلال ((نش ١٧،١٦:٢)

لتحل هذه الكلمات سويداء قلبك، ولتفض على لسانك، فهى كفيلة أن تفرحك وتسرك وتجعل أيام حياتك سعيدة ، وتسرى عنك كل حزن، وتحول شدائدك الى عذوبة ، مل تجعلك تستمذب الموت نفسه حباً بالله لتتمتع بحياة أكمل وأفسل ما أجل أن ناتى بدواتنا بطمأنينة بين يدى الله الحى، حتى لا نشاء أن نعرف ما ذا يريد أن يفعل بنا . «أما أبا فعليك وكات يارب قلت الهى أنت، في يدك آجلى « ( مز ١٣٠ : ١٤ ) « حولت نوحى الى رقص لي ، حالت مسحى ومنطقى فرحاً ، لكي تترتم لك روحى ولا تسكت، يارب الهي الل بد أحمدك » ( مز ٣٠ : ١١ و ١٢)

## الفصل الرابع والعشرون شقاء النفس الخالية من الله واستدعاء الله لانارتنا

النفس التي تخلو من نعمة الله مهجرها الرب، ويتركها ويسلمها الى اهوائها لتفعل ما لا يرضاه ، لان الذين يتركون الله يتركهم ، والذين لم يقبلوه يرفضهم ولا يقبلهم ، بل يسلمهم الى أهواء الهوان ( رو ۲۰:۱ ) وإذ لم يستحسنوا أن يبقوا الله في معرفتهم أسلمهم الله إلى ذهن مرفوض ليفعلوا ما لا يليق ( رو ١ : ٢٨ ) فما أشقاكِ وأتمسك أيتها النفس الحالية من الله ، لا يكون فيك فرح الروح ، ولا علكين سلاماً إلى الأبد، بل تصيرين كأورشلم حين تركهـا الرب، وأكثر في بيت بهوذا النوح والحزن، وترع كما من جنــة مظلته . أهلك مجتمعه ، أنسى الرب في صهيون الموسم والسبت ، ورذل بسخط غضبه الملك والكاهن ، كره السيد مذبحه ، رذل مقدسه ، حصر في يد المدو قصورها ، أطلقوا الصوت في بنت الربكما في نوم الموسم (مرا ٧:٥-٧)

النفس التي لايسكنها الله تسكنها الأبالسة وتتملكها الأهواء الديئة ، والشهوات النجسة ، والرغبات الشريرة ، تنطبع فيها صور الرجاسات على شكل دبابات وحيوان نجس مرسومة في داخلها (حر ٨ : ٩ و ١٠ ) اذا خرج الروح النجس من الإنسان يجتاز في أماكن ليس فيها ماء يطلب راحة ولا يجد ، ثم يقول ارجع إلى بيتي الذي خرجت منة ، فيأتى ونجده فارغاً مكنوساً مزيناً ، ثم يذهب ويأخذ معه سبعة أرواح أخر أشر منه ، فتدخل وتسكن هناك ، فتصير أواخر ذاك الانسان أشر من أوائله ( مت ١٢ : ٣٤ -

إن ببتاً لا يسكنه صاحبه نتلى، قدارة ودنسكاً ويؤول إلى الخراب، وان أرضاً لايعنى بها فلاح تعلوها الأشواك وما لها البوار، والسفينة التى لاربان لها ، تتلاطم بالأمواج، وتحطمها الزوابع، فالويل للنفس التى لا يتمهدها الله ولا يسكنها، فأنها تصير مأوى للشيطان، لأنه أية خلطة للبر والاثم، وإية شركة للنور مع الظلمة، وأى انفاق للمسيح مع بليعال، وأى نصيب للمؤمن مع غير المؤمن، وأية

موافقة لهيكل الله مع الأوثان (٢ كو ٦ : ١٤ و ١٥) الويل والشقاء والتعاسة لتلك النفس التي لايقودها المسيح ربها ، فأنها في بحر الخطيئة الأجاج تلاطمها أمواج الشهوات ، وتتسلط عليها الأرواح الخبيئة ومهايتها الهلاك . ويل للنفس التي لا يتعهدها المسيح باعتناء لكي يجنى منها عمار الروح العسالحة . الويل للنفس التي ليس المسيح ربّها ساكنا فنها ، فأنها تكون حينئذ مقراً موحشاً ، عملوءاً دنساً ومأوى للفساد ، ومبعثاً للائم

ادع يسوع المسبح اليك ليأتيك ككرام صالح ليفلح نفسك، ادع يسوع المسبح اليك ليأتيك ككرام صالح ليفلح نفسك، شوك الخطيفة ، ويحرق بنار روحه القدوس شوك الأيم ، ويدخل الحنطة إلى أهرائه الممجد ومحزنه السعيد، دعه يغرس في بستان نفسك أجمل الأزهار الشهية وأسمى الفضائِل الوحية ، فتثمر لك الأنمار الصالحة

الابتعاد عن الرب علومًا ظلاماً ، ويعدُنا عن النعمــــة . الخطيئة ظلام يحيبُ عنا رؤية الله ، وتحول بيننا وبن الملائكة

المقربين ، فعى كالظلام الذي ضُربت به مصر، فلم يقدر الأنسان أن يرى صاحبة ، ، « لا تشتركوا في أعمال الظلمة غير المثمرة بل بالحري وبخوها ، لكن الكل إذا توبخ يظهربالنور، لأن كل ما أظهر فهو نور ، لذاك يقول استيقظ أيها النائم وقم من الأموات فيضى ، لك المسيح » ( اف • : ١١ – ١٤) إن فينا عيونا وآذانا داخلية ، غير الحواس الظاهرة ، فتى استعرا بنور الله رأينا بحواسنا الداخلية النور الإلمي والعريس المشتهى يسوع المسيح ، وسمعنا كلامه العذب في غير دوى ولا صوت ولا حركة ولا ضجيج ، فبسكون الروح والكون إلى الله تتلذذ به في الداخل ، ويعزيك صوته الحلو ، تعزيات شافة لا تخطر على بال

# الفصل الخامس والعشرون تجديد القلب وانطباع صورة الله فيه

قال بولس الرسول « لا تشاكلوا هذا الدهر بل تغيروا عن شكلكم بتجديد أذهانكم لتختبروا ما هي ارادة الله الصالحة الرضية الكاملة » ( رو ٢: ١٣ ) « مستنيرة عيون أذهانكم لتعاموا ما هو رجاء دعوته وما هو غني محد ميرانه في القديسين » ( ا ف ١ : ١٨ ) « وأن تخلعوا من جهة التصرف السابق الانسان العتيق الفاسد محسب شهوأت الغرور ، وتتجددوا بروح ذهنكم ، وتلبسوا الإنسان الحديد المخلوق محسب الله في البر وقداسة الحق » ( ا ف ٤ : ٢٢ \_ ٢٤ ) « إذ خلعتم الانسان العتيق مع أعماله ، ولبستم الجديد الذي يتجدد للمعرفة حسب صـورة خالقه » (كو ٣: ٩ ر ١٠ ) « لتسلكواكما يحق للرب في كل رضي ، مثمرين في كل عمل صالح ، وَنَامِينَ فِي مَعْرَفَةَ اللهِ » (كُو ١٠:١)

إننا بطبيعتنا التي فطرنا علمها وورثناها من أبينا آدم، لا نحدُ في أنفسنا سوى فسيا د عميق ، وطبيعة نزَّاعة الى الشر ، ولا تزال ح ثومة ُ الاثم عالقة ً بقلوبنا ، ولا نستطيع أن نستشعر النعمة ، ونتحدَ بالله إلا إذا جانبنا تصرفاتنا في الانسان العتيق ورفضناها. واستنارت بصائرنا في الداخل، وتحولنا تماماً عن شكلنا الحاضر. فالتمس من الله أن يغيرَكُ ويصلح قلبك وأفكاركُ ومبولك وأحوالك ، وهو قادر أن يغير كل ما فيك . ومتى تغيرت وتجددت وولا.ت من الله ولادة جديدة ، حينتُذ تصبر إنسانًا حديداً ، له عقل جديد ، ونفس جديدة ، وارادة جديدة ، له عيون جديدة ، وأذان جديدة ، وحواس جديدة ، لأننا متنا عن العالم وحياتنا مستترة مع المسبح في الله (كو ٣:٣) الدرهم ما لم يكن منقوشًا عليه صورة الملك فهو زائف ، فكذلك النفس ما لم تطبع علمها صورة الله ، لا عكن أن تقبل في الحظيرة الالهية ، ولن تستطيع أن تتكيء في الولممة السماوية . الطير متى ارتفع الى العلو لا يخاف الصياد ولا يهاب شياكه الأنه أصبح ف مأمن منه ، كذلك النفس المرتفعة بأجنحة النعمة تستريح في الله ولا تخشى فخاح الشر ، لارتفاعها واتحادها مع الله .

قَاتَحَدُ بِهِ وَارْتَفَعُ ۚ فَوَقَ ذَاتِكَ ، وأَدِم نَظَرَكُ إِلَى يَسُوع ، وَاتَّرَكُ الأهواء والشهوات ، ولتكن كلُّ حياتك ثباتاً وأتحاداً في المسيح . إذا أطلت النظر إلى صورة ما ، فأنها تنطبعُ في مخيلتك وترتسم في ذهنك ، فكذلك ترتسم صورة الله فيك ، وتنقش في نفسك إذا ما وجمِت نظرك إلى يسوع ، فاحمل يسوع في قلبك فتسير في أمان واطمئنان ، وتنالَ حربة الروح ، وتحصل على تمام الثقة . النعام عند ما يبيض إذا لم يتطلع و ُيدم ْ نظره إلى بيضه يفســد ، وأنت إن لم تنظر إلى يسوع لا تنل خيراً ولا تُجدك عبادتك نفعاً . النار عندما تمس الحديد ُتلين صلابته، فكذلك أنت عندما تمسك رحمة الرب يسوع تصيرك ليناً قابلاً للنعمة ، فارفض كلُّ شهواتك السابقة واخلع الانسان العتيق وكل شهوات العالم ، لتولد ولادة جديدة ، وتحيا حياة جديدة للمر .

## الفصل السادس والعشرون بريسوع يجب أن نلبسه

قال الرسول « البسوا الرب يسوع » ( رو ۱۳: ۱۶ ) « وإن كنا لابسين لانوجد عراة » ( ۲ كو ۳ : ۳ ) وقال الرب: « ها أنا آتى كلص ، طوبى لمن يسهر ويحفظ ثيابه لئلا يمشى عريانًا فيروا عورته» ( رؤ ۲: ۱۰ ) «لنفرح وتهملل ونعطه المجد لأن عرس الحروف قد جاء ، واممأنه هيأت نفسها ، وأعطيت أن تلبس بزاً نقيًا بهيًا ، لأن البز هو تبررات القديسين» ( رؤ ۲: ۷۹ : ۲و۸ )

لاتفلن أنك فى غنى ، بل أنت محتاج إلى ما تلبسُه دائماً كى لا تظهر عورتك ، فما هو هذا اللباس يارى ؟ إنه بريسوع ، تلبسه وتظهر به فى القضاء فلا يظهر عليك شىء من الدينونة . يعقوب لا أراد أن يأخذ البركة من أبيه لبس ملابس أخيه عيسو ، فلم يعرفه أبوه وأعطاه بركة البكورية ، وأنت فى ذاتك لا تستحق من الله شيئاً ، ولكن متى كنت لابساً لباس البريسوع المسيح ، فيعرف شيئاً ، ولكن متى كنت لابساً لباس البريسوع المسيح ، فيعرف

الآب الساوي أنك من أولاده الوارثين مع ابنه المفديين مدمه ، ان يسوع ينصحك قائلا لك : «انك تقول أنى أنا غنى وقد استغنيت ، ولا حاجة لى إلى شيء، ولست تعلم أنك الشتى البائس وفقير وأعمى وعريان ، أشير عليك أن تشتري مني ذهب مصنى بالنار لكي تستغنى، وثياباً بيضاً لكي تلبس، فلا يظهر خزى عريك ، وكمل عينيك بكحل لكي تبصر ١ (رؤ ٣ : ١٧ و ١٨) البر هو يسوع ، فأنت عريان إن لم تلسه بالحق والقوة ، ولا بد أن تنكشف عورتك فيحلُّ بك الخزى والفضيحةُ والعار . آدم لما تعرى من النعمة رأى نفسه عرباناً وخجل من نفسه ( تك ٣ : ٨ ) ليت شعرى ماذا يحدث لتلك النفوس العاربة عن لباس البر الروحاني ؟ أنه ليحيق مها الخزى وتكون في مذلة لا توصف ، ولا يستطيع ُ ورق التين أن يسترها كما فعل آدم ، فليس هناك غطاء أو كساء تستتر به سوى اللياس الأبيض من المسيح ، ففيه المجد الفائق وهو تر القديسين الذي هو يسوع « الرب برنا »

لا تڪن کالفريسيين الذين يتڪلون علي برهم الذاتي ، لأنه إن لم نزد مركم على الكتبة والفريسيين لن تدخلوا ملكوت السموات ( مت ٥ : ٢٠ ) بل انظر إلى ر الله اعبى يسوع السيح الذي صارلنــا حكمة وتراً وفداء ( ١ كو ٣٠:١ ) لأن بني اسرائيل إذ كانوا يجهلون تر الله ويطلبون أن يثبتوا تر أنفسهم، لم يخضموا لبر الله ، لأن غامة الناموس هي المسيح للبر لكل من يؤمن (رو١٠: ٣ و ٤ ) فابتهل وتوسل إلى الرب أن يلبسك لباس الخلاص يسو ع المسيح الذي يحمى أجسادنا بروحه الساكن فينا (رو ٨:١١) المرأة النازفة الدم لـ أرأت أن مرضها أعيا الأطباء ، ذهبت إلى يسوع ولست هدب ثوله فشفيت مر · ي دائها ، وأنت لن تبرأ من مرضك ، ويستر عورتك ، إن لم تأت وتقترب من يسوع ، دعه يلمسك تشفُّ من مرضك ، ويلتُّم جرحك ، وتلبس ثوب الشفاء والعافية . لم يقدر الآباءُ ولا الأنبياءُ ، ولا الناموسَ ولا موسى ، ولا الكينة ، ولا كل فروض التطهير ، ولا الذبأئمُ ولا الحرَّقاتُ

على شفاء الإنسان وتطهيره من الخطيئة ، ولكن يسوع وحده قد شفا امن دائها وأنقدنا من أوصابها ، لأنه هو الطبيب الروحى الذى شنى النفوس بدمه الممفوك ، إذ هو حمل الله الرافع خطابا العالم ، والذى حرر النفس من عبوديها ، وأطلقها حرة من سجها ، وأخرجها من الظلام الدامس إلى النور الحقيق . ستظل بعيداً عن البر إن ظننت أن البر فيك وليس في يسوع ، وستستمر مريضاً شقياً عرباناً ، إن تطلبت دواء من العالم أو من نفسك ولم تطلبه

## الفصل السابع والعشرون حضور الله في قلوب قديسيه

قال الرب « ها أنا معكم كل الأيام وإلى انقضاء الدهر » ( مت ٢٠ : ٢٠ ) « لا أترككم يتامى أنا آ تى اليكم ، الذى عنده وصاياى ويحفظها فهو الذي يحبى ، والذى يحبى بحبه أبى وأنا أحبه وأظهر له ذاتى ، إن أحبى أحد يحفظ كلامي ، وبحبه أبى واليه نأتى وعنده نصنع منزلاً » ( يو ١٤ : ١٨ و ٢١ و ٣٣ ) « ها أنا ذا واقف على الباب واقرع إن سمع أحد صوتى وفتح الباب أدخل اليه وأتعشى معه وهو معى » ( رؤ ٣ : ٢٠ )

وجه أشواق قلبك ورغبات نفسك محو الله ، فيميل اليك ويتمثل في فؤادك ويكون معك، أحبه وأحفظ وصاياه فيحبك ويمكث معك حسب وعده ، إن حضور الرب في قلوب قديسيه هو عربون سعادة القديسين وبداءة أفراحهم ، فيحضر في قلومهم في هذه الحيساة ، ليذوقوا سلواله وعذوبته ، إلى أن يحوزوا

المشاهدة وكمال المعاينة فى السماء حين يرونه وجها لوجه ( ١ ڪو ١٠٠٠ ) ١٣ : ١٣ )

الله موجود في كل مكان ، فى البر والبحر ، فى الساء والأرض ، ولا يخلو منه مكان ، وهو من كل شىء قريب ، لأننا به يحيا وتتحرك ونوجد ( اع ١٧ : ٢٨ ) فهو أمامك ، وحاضر ممك ، وناظر إلى كل أعمالك ويراقبك . تأمل أثره فى خليقته ، ومى عرفت أن الله حاضر عندك وأمامك كل حين ، تؤد كل أعمالك بنشاط وترتيب ونظام ، ومن ذا الذى يقدر أن يتوانى ويكسل لدي حضرة سيده ولا يفعل أفعاله جاداً أمام مولاه ؟

أى خجل يشملني وأى خزى يحيق بى يا إلهى ، عند ما أتيقن الله فالحملني نشيطاً الله فالجملني نشيطاً عجمهداً وعفيفاً مستقياً ، لأنى في حضرتك وجميع ما في مكشوف أمامك « جملت الرب أمامي في كل حين ، لأنه عن يميني فلا أترعزع ، لذلك فرح قلبي وابتهجت روحى ، جسدى أيضاً يسكن مطمئنا » ( مز ١٦ : ٨ و ٩ )

من يحفظك أو من يضبطك إن كنت لا تؤمن أن الرب حاضر عندك ومنك ، « لقد ضل الأنمة وطغوا لأن الله ليس أمامهم ، الأشرار برجمون إلى الهاوية ، كل الأمم الناسين الله » (مز ٩ : ١٧) قال الرب : «أنا الله القدير مير أماى وكن كاملاً فاجعل عهدي يبنى وينك » ( تك ١٧ : ٧ ) ها أنا يارب بين يدبك ، وفي حضرتك ، إلى من فذهب ، كلام الحياة الأبدية عندك ( يو ٢ : ٢٨ )

الله لا ينساك أبداً ، فلماذا تعمل على أن تنساه ، هو لا يكف عن طلبك ، فلم بهر ب منه ولا تأيي اليه ، إنّ معاشرته لذبذة ، وحضور و مستطاب، ومفرح مهج ، فلماذا لاتسرولا ترضى معاشرته ، فى كل دقيقة أنت متمتع بخيراته ، وفى كل لحظة بهطل عليك نعمه وتفيض بركاته ، فكيف بدع خيالك يخلو منه ، ليسكن فى عقلك وفى فى كرك ، وفى شعورك ، ليسكن أمامك فى خروجك وفى دخولك ، ليكن فى عينك عندما تنظر ، وفى هك حين تسكلم ، وفى كل كين فى عينيك عندما تنظر ، وفى هك حين تسكلم ، وفى كل حواسك حين تحس ، ليكن فى قلب كل من تسكلم ، وفى كل

كل من يكلمك ، وفي عين كل من ينظر إليك ، ليكن ممك في شغلك ليقو َيك ، وفي نومك ليحرسـك .

أبرز من قابك زفرات الشوق الحارة ، وأنين التهدات العميقة التواصلة السادرة من فعل المحبة وحركات المواطف اللينة ، فتكون لك بمنزلة أجنحة تطيرُ بها إلى الله ، وترداد إليه قربًا واتصالاً ، فيحيا قلبك به ، وتشعر بحضوره واتحاده معك في الباطن ، اتحاداً خفيًا يفوقُ تصور العقول والألباب .

#### الفصل الثامن العشرون

## نصائح لطلب الحكمة

اطلب الحكمة وأحها ، وابتغ رضاها والتمس مشورتها وارادتها ، افرح بأن تتخذها عروساً لنفسك ، فتهبك سروراً ، وتملأك سلوانًا ، وتمنحك عزاءها الروحي ، هناك تجدُ في القرب منها محداً لا يضمحل ، وسروراً لا يفني ، وعذوبة لا توصف ، لا تحدُ أحسرَ منها ، ولا ألذ من حديثها ، فها الفضائل والخيرات ، فاتخذها قرينة لحياتك فتزيل عنك الهمّ والكرب ، ملكها على فؤادك فتشمعه سروراً ولذة ، ولتكن مشعرة لك لتهديك طريقاً مستقماً وسيسيلاً أمينا ، اجعابا رفيقةً لك ، فتعزيك وتنزع اكتئابك ، فلا يستولى عليك الغم ، بل تكون هي ينبوع أفراح لنفسك ، لأن في مصافاتها ومعاشرتها لذةً وسعادةً ، وليس في مصاحبتها مرارة "، بل فيها سرور وفرح . سر أمعهما أ، وأحمها فتصونك ، لأن في قربك إلها حياةً سرمدية ، وسعادة

لا تنتهى ، وفى مؤانستها فطنة وفخراً ، وفى صــوتها عذوبة ورقة ولطفاً ، اتبعها واسلك طريقها ، واسمع ارشادها فتحفظك ، رافقها فى شبابك لتدوم ممك فى مشببك

« طوبي للانسان الذي يجد الحكمة وللرجل الذي يجد الفهم ، لأن تجارتها خير من تجارة الفضة وربحها خير من الذهب الخالص، أثمن من الآليء وكل جواهرك لا تساومها ، في عينها طول أيام وفي يسارها النبي والمجد ، طرقها طرق نعم وكل مسالكها سلام ، هي شجرة حياة لمسكيها والمتمسك بها مغبوط، ( ام ٣ : ١٣ - ٢٠ ) « يا ابني إن قبلت كلامي وخبأت وصاياي عندك ، حتى تميل أذنك إلى الحكمة وتعطف قلبك إلى الفهم ، إن دعوت المعرفة ورفعت صوتك إلى الفهم ، إن طلبتها كالفضة وبحثت عنها كالكنوز ، فينئذ تفهم مخافة الرب وتجد معرفة الله ، لأن الرب يعطى حكمة من فم المعرفة والفهم» ( ا م ۲ : ۱ – ۱۲ ) « إذا دخلت الحكمة قلبك ولذت المعرفة لنغسك . فالعقل يحفظك والفهم ينصرك ،

لانقاذك من طريق الشرير ومن الإنســـان المتكلم بالأكاذيب ٬ التاركين سبل الاستقامة للسلوك في مسالك الظلمة » ( ا م ٢ : ١٠\_ ١٣ ) « خذوا تأديبي لا الفضـة والمعرفة أكثر من الذهب المختار، لأن الحكمة خبر مر · \_ اللآليء وكل الجواهر لا تساويها ، أنا الحكمة أسكن الذكاء وأجد معرفة التدابير ٬ مخافة الرب بغض الشر ، الكبرياء والتعاظم طريق ألشر وفم الأكاذيب أبغضت ، لى المشورة والرأى أنا الفهم لى القدرة ، بى تملك المُــــلوك وتقضى العظماء عدلاً ، بى تترأس الرؤساء والشرفاء ، كل قضاة الارض ، أنا أحب الذين يحبونني والذين يبكرون إلى يجدونني ، عندي الغني والكرامة ، قنية فاخرة وحظ ، ثمري خير من الذهب ومن الاريز ، وغلتي خير من الفضة المختارة ، في طريق العدل أتمشى في وسط سبل الحق، فأورث مختاريُّ رزقاً واملأ خرائهم، طوبي للانسان الذي يسمع لي ساهراً كل نوم عند مصاريعي حافظاً قوائم أنوابي ، لأن من يجدني بجد الحياة وينال رضي من عند الرب » ( ام ٨ : ۱۰ - ۲۱ و ۳۶ و ۳۰ ) قال الرب : «لايفتخرن الحكم بحكمته،

ولايفتخر الجبار بمجبروته ، ولا يفتخرالني بنناه ، بل بهذا ليفتخرن المفتخر، بأنه يفهم ويعرفني إلى أنا الرب الصانعرحمة وقصاء وعدلاً في الأرض ، لاني بهذا أسر يقول الرب» ( ار ٢٣٠٩و٢٥ ) «هوذا مخافة الرب هي الحكمة ، والحيدان عن الشرهو الفم» (أي٨٢٠٨٥)

## الفصل التاسع والعشرون

#### مخافة الرب

الجيش كله بخرج إلى الحرب ، وليس كل رجاله شجماناً ، كذلك نرى الكثير يؤمنون بالله ، ولكن ليسوا جميعاً يتقومه ويعرفون عبادية حق المعرفة ، وفى وقت التجربة يظهر اختبارهم ويصمير المتحامهم وثبات إعامهم . اتق الرب واحفظ وصاياه ، فتجد نعمة وفطنة عند الله والناس ، مخافة الرب ينبوع حكمة للحيدان عن الشر ، مخافة الرب ينبوع حكمة بلحيدان عن الشر ، مخافة الرب تثبت المقل وتصون النفس ، وخشية الرب

تحمل كل تصرف الإنسان حسناً ، وتدَّبر كلَّ احواله بحكمة . يخافة الرب رأس الحكمة وهي تبيد كل شر ، وتستأصل كل ألم وتبيدكل شهوة رديثة ، وتملأ النفس فرحاً ، وتهدى الى طرق السلام. مخافة الرب نور يرشد إلى الخلاص . خشية الرب مدينة حصنة وملحاً أمين ، اخشَ الرب فلا تتعرقل خطواتك ، وحتى له سلكت في النار لاتلسعك أو في الليب لايحرقك . « في مخافة الرب ثقة شديدة ويكون لبنيه ملحاً ، مخافة الرب ينبوع حياة للحيدان عُن أشراك الموت » ( ام ٢٤:١٤ و ٢٧ ) ﴿ طوبي للرجل المتقى الرب، السرور جداً توصاياه ، نسسله يكون قوياً في الأرض ، حيل المستقيمين يبارك ، رغد وغنى في بيته ، وبره قائم إلى الأبد ، نور أشرق في الظلمة للمستقيمين ، ســعيد هو الرجل الذي يترأف ويقرض ، بدير أموره بالحق ، لانه لايتزعزع إلى الدهر ، الصديق بكون لذكر أبدى لا يخشى من خبر سيوء ، قلمه أابت ، متكلاً على الرب ، قلبه ممكن فلا بخاف ، حتى برى عصایقیه ٬ قرنه ینتصب بانجد » ( مر ۱۱۲ : ۱ – ۹ )

أمها الحبيب أثبت على البر والتقوى ومخافة الرب ، وأبعــد قلبك عن الشر ، لأن السلام لانوجد إلا في مخافة الله ، اتق ِ الرب وهو ينحيك ، احفظ طرقه ، وأثبت في سننه وهو يخرج لنصر تك ؛ انتظر رحمته ، آمن به فلا تخزى ، أرجه ُ وحده وهو يسبحُ طرقك ، ان أتقياءَ الرب ينقذُهُم في نوم التجربة ، وينصرهم ويخلصهم في ساعة الشدة، وينجى نفوسهم من الضيق. سلم للربطريقك وهيىء للرب نفسك لعمل مسرته ، ومعما يصيبك اصبر له، وارتض مرضاته، وسر برضوانه لأن رحمته على خائفيه ، ﴿ ملاك الرب حال حول خائقيه وينجمهم . ذوقوا وانظروا ما أطيب الرب ، طوبي للرجل المتوكل عليه . اتقوا الرب ياقديسيه لا نه ليس عوز لمتقيه ، الأشبال احتاجت وجاعت ، وأما طالبوا الرب فلا يعوزهم شيء من الخير » (مز ٤٠٤ × - ١٠) قال سليان الحكيم « فلنسمع ختام الأمر كله اتق الله واحفط وصاياه لأن هذا هو الإنسان كله » (جا ١٣:١٢) ﴿ هَلِمْ أَمَّا الْبَنُونَ اسْتَمَعُوا إِلَى ۖ فَأَعْلَمُمُ مُحْـَافَةً الرب، من هو الإنسان الذي يهوى الحياة ، ويحب كثرة الأيام

## https://coptic-treasures.com/

ليرى خيراً ، صن لسانك عن الشر ، وشفتيك عن التكلم بالنش ،

## الفصل الثلاثون ابتناء الفضيلة والرغبة فيها

قبل أن تسير فى طريق الفضيلة ، ينبغى أن عتلى ، شوقًا بها وتشتعى الساوك فيها ، اتبع كلَّ ما من شأنه أن يرقى في الكمال المسيحى ، ومارس على الدوام رياضات الفضيلة ، واجهد فى النمو فى النممة حسب النمسة المطاة لك من الله ، لا يكفيك أن تبتغى الفضيلة ابتغام ، وتلتمسها التماساً ، بل يجبُ أن تجوع وتعطش وتتجه إلها برغبة صادقة .

إن النفس التائنة إلى الله ، المشتاقة إلى المموق النعمة ، هي السائرة في طريق الكال ، وهذا الشوق دليل على أن الله ساكن فيها ، يضرم فيها هذه الجذوة . فاذا شعرت في داخلك بحركة

تدفعك نحو الفضيلة وتحببُك لاكتسباب النعمة ، فلا تطفئها بتراخيك ، بل أضرمُها ، لأنها صادرة من الروح القدس ، فيظل هذا الشعور الذي فيك نامياً ويشمرُ لك ثمار البرّ والنعمة ، ويكون كنبلاج الصبح لا يبرح مشرقاً من نور إلى نور حتى يشرق ضوء المهارق قلبك ، وأما إن أهملته فيكون كنور المساء لا يبرح متناقصاً شيئاً فشيئاً ، حتى يصير ظلام وقتام

ما أحلى الفضيلة لمبتغيها، وما ألذها للمتأمل فيها، فتى ذقت لندة النعمة لا تستطب بعب ها لدة، ولا تنسى حلاوتها مدى حياتك، فحارب اللذات التى تستميلك إلى الخطأ، واعلم أنها وتتية لا تخلف لك إلا غماً وحزناً دائمين، وأحب الفضيلة والخير فانها بفيضان على النفس فرحاً دائماً وسروراً باقياً ، واجعل نصب عينيك ثواب الفضيلة الممدوحة، وعقاب الرذيلة الممقوتة. عشل في عقلك عدل الله تمالى، واحفظ قلب كالم خالية من كل خطأ، ويمكن نقية للكال لا يكنى أن تكون نفسك خالية من كل خطأ، وليكن بل زينها بأنواع الفضائل، لا يكنى أن تكون كسورة جود الله وكماله، وليكن

الله أمام عينيــــك كلُّ وقت وحين .

# الفصل الحادى والثلاثون التقدم والعمو في الفضيلة والثبات علمهـــا

احرص أنها الحبيب على جذورة النعمة في قلبـك ، وأضر م لهيبُ محبة الفضيلة بحرارة الروح ، ولتشتعل ولتتأجج هذه النارُ القدسةُ في كل عواطفك . تقــُدم ولا تجزع ، وسر ولاتفتر ولا تهن ْ قُو َتُكُ ، صَعَ مَدَكُ عَلَى الْحُرَاتُ وَلَا تَلْتَفْتَ إِلَى الْوَرَاءَ ( لُو ٩ : ` ٦٢ ) تقـــــــدم إلى قدام ، ولا تنظر وراءك ، لأنك إن التفت إلى الوراء تنسَ ما هو قدامك فتزل قدمك ، وعدم تقدمك دليل على تأخرك، مالم تمش فأنت واقف ، اجدر الوقوف وعــدم التقدم ، وإذاكنت في ذاتك متحليًا بفضائل كثيرة كأن لاتكذب، ولا تسرق ، ولا تعتلَ ،ولا تشتهي، وأمثال ذلك وأنت غير متقدم في المو، في النممة ، فلا تنخدعُ وتطمين على ذاتك ، لئلا يفقــُــك هذا

الاهال ما حصلته ، ويمنعك عن النمو ، فاجهد وسر في طريق الفضيلة ولا تقف في مكانك ، وقل مع الرسول : « ليس اني قد نلت أو صرت كاملاً ، ولكني أسعى لعلى أدرك الذي لأجله أدركني أيضاً المسيح يسوع ، أيها الاخوة أنا لست أحسب نفسي أني قد أدركت ، ولكني أنعل شيئاً واحداً ، إذ أنا أنسى ما هو وراء ، وامتد إلى ما هو قدام ، نحو الغرض ، لأجل جعالة دعوة الله العليا في المسيح يسوع » ( في ٣ : ١٢ - ١٤ )

مرعلى هذا البدأ ، واعلم أن من لم يتقدم فى كل ساعة يتأخر فى كل دقيقة ، ومن لا ينمو يضعف ، ومن لم يسر إلى الأمام يرجع للى الوراء ، فاحذر من الشر لئلا تكون سقياً ضعيفاً غير فابل للنمو ، واحترس لئللا تكون كشجرة بخزة لا تخرج أعصاناً باسقة وأزهاراً ناضرة ، فحيث لا حركة ولا عو هناك سكون وموت ، وحيث لا تقدم هناك تأخر ، وحيث لا ارتفاع ولا صعود ، هناك هبوط وسقوط ، فن لا يرجح يخسر ، ومر لا يزداد كمة يزداد جهالة ، وإذا لم تتحرك أعضاؤنا ضعفت وعجزت .

كن كشجرة مغروسة عند محارى المياه ، تنمو ونزهر وتثمر الأرض تجف وتيبس ولاتصلح إلا وقوداً للنيران، إحرى لله وبالله وفي الله لتنموَ في كل فضيلة ونعمة ، ودع عنك التراخي والاهال والكسل، وسر وتقدم في طريق الكمال، لنزداد رسوخُكُ وثباتك في الحق ، وإن كانت محبتُك للفضيلة كشرارة صفرة فصل إ واجهدكي تكون لهيباً مضطرماً وناراً متأججة ، وتقدم إلى ينابيع النعمة وارتو من الحياة الروحية فيها ، وغذٌ نفسك بغذاء الكلمة المقدسة ، لترتفع نفسك إلى العلا بالصلاة ، ولنرداد عوك في الكمال والفضيلة . التصق بالرب وأتحد به ولتمتد أغصا نك ، وتتأصل جذورك في أصل كرمة الحق يسوع السيح ، وليدم ثباً نك . انمُ ولو قليلاً ، فإن القليل يكون كثيراً على توالى الأيام والسنين

الحكيم الذي يبتنى الكمال، ويريدُ النمو في النعمة، يتجه دائمًا إلى فوق، ويتطلع إلى السمو في الفضيلة والنعمة، ويشيد في

قلبه مصاعد رتفع مها إلى الكمال ، وبرتقي بسبها إلى الله ، أما المتوانى ففي حاله أبحدار وأنخفاض ، وطريق للنزول إلى الهاوية ، ليكن أنصب عينيك التقدم الله الأمام الاتنظر ، إلى ما عملت ، بل إلى ما ينقصك ، ولا تلتفت إلى ما أنت فبه ، بل إلى ما ستصير اليه . إن التفتُّ إلى ما عملت ٬ داخلك الصلف والافتخار ، والهدم مابنيت ،وكنت مثل الفريسي الذي نظر إلى فضائله ٬ ونسي خطاياه ، فلم يحصل على التبرير . كن كمسافر نشيط ، لا تنتبه إلى كم مرحلة قطعت في طريقك ، بل فكر في كم من المسافة بتي عليك أن تقطعها في مسيرك، ولا تهمُّك السافة التي سرتها، بل ما بقي لوصولك الى النقطة المرغوبة ، واذا كانت مطامعُ أهل الدنيا لا تقف عند احصاء الربح ، وحشد الأموال الباطلة ، فهل يليقُ بك أن تقف ظاناً أَنكُ أَدُّ حَرَّت لحياتك الروحية مئونة كافية ، اغتنم الفرص وتحيمها ، ولا تضيع وقتاً عكنك أن تحصل فيه على نعمة ، أو ترداد عُواً في الفضيلة ، لأنك ستحاسب على كل فرصة ضيعها ، فلا تُدع الأيام تمضي وأنت متخاذل متوان ،بل صارع الأيام كما تصارعك ،

وكافحها حسبا تكافحك ، وجاهد لتفوز باكليل الغلبة والنصرة ، ولا تكتف بأن تعلير شوقاً إلى الفصيلة وترفرف حول أنهار النعمة ، بل ينبغي أن تنزل اليها وتغوص فيها ، فلا يليق بك أن تأتى الى الأسوار ولا تدخل الى المدينة ، وعار عليك أن تبحث عن الطريق ثم لا تسير فيها ، وتصل الى الغاية التى تبتغيها ، لا تدفن الوزنة وتضعها في الحفرة ، بل تاجر واريح ، لأن صاحبها يريد الريح الخسارة (مت ١٥ : ١٤ - ٢٠)

أثبت في الفصيلة وداوم عليها . فكثيرون يبتدئون في الفصيلة ، ولكن ليس الجميع يثبتون ، وينتهون الى العاقبة الحسيى الم خرج بنو اسرائيل من أرض مصر كانوا أكثر من سمائة ألف نفس ، ولكن لم يدخل أرض الموعد سوى اثنين فقط (عد ١٤ : ٣٠)

اذا بنيت بيتاً فليست الصعوبة فى وضع الأساس ، بل فى إقامة البنيان وأعام العمل ، اذ ليس العبرة فى الابتداء ، بل الجزاء دائمًا على النهاية ، «من يصبر الى المنتهى فهذا يخلص» (مت ٢٤ - ١٧) بولس الرسول ابتدأ رديئًا ، ولكنَّ نهايته كانت حسنةً ، وبهوذا

ابتدأ حسناً ، ولكن مهايته كانت شريرة . والسلم الذى رآه يعقوب لم يكن الله جالساً فى أوله ولا فى وسطه ، بل فى آخره ، وأنت لا تسأل ولا تدان عن البداءة ، بل عن الختام واللهاية

# الفصل الثانى والثلاثووف نصائح لتقويم الأعمال في الفضيلة

لا تدع يوماً يمر دون أن تفيد أو تستفيد فيه شيئاً روحياً ، أو ترقض ذاتك برياضات التقوى، فلا تهمل الصلاة يوماً ما ، ولا تغرث التأمل في الكتاب المقدس وقراءة كتب التقوى ، ولا تتأخر عن الحصور الى الكنيسة وسماع القداس الإلهى ، وقف في الكنيسة بخشوع كأنك في حضرة الرب ، واحذر من أن تصنع أعمالك جرياً على سنة العادة ، بل أحى في ذاتك روح الخشوع ، واجتهد في عملك وافعل كل ما في وسسسمك فعله ، وإنعم النظر فيا تفعل لتتقفه ،

ومتى عملت عملاً فلكن عندك كآخر ما تعمله في حياتك ، لأنك لاندري ما يخبئه لك الغد ، فتى أشرقت الشمس فتصور أن الليلَ قد لا يقبل اليك ، وإنْ غربت الشمسُ فتصور أنها قد تكون الليلة الأخيرة من حياتك ، لأن الزمان ليس محت سلطانك، والأمورليست دأعًا في متناولك . كن أمينًا في أشغالك كأنك تؤديها لأجل الله ولمجيده تعالى ، لا ترتكب ذنباً أو زلة ً ، ولو كانت طفيفة "، بل كن منتها حدراً في كل شيء ، واحترس من الصغائر واخشياكما تخشي الكيائر. وتعوّد أن تمارس كل واحباتك ممارسة حسنة . واجتهد أن تقلع جذور الرذائل من نفسك قبل أن تتأصل فها ، فالخطالا كلما كرت استعصى استئصالها ، والعادة متى تمكنت صعب النروع عنها ، فالعشب الصغير سهل اقتلاعه ، أما الشجرة الضارية في الأرض فصعب نرعها . إن لم تقاوم الرذيلة في بدايتها ، فكيف تطمع في مقاومتها بعد عكنها ، وإن كنت لا تقدر على محاربة عدوك وهو صيفتر ضعيف ، فكيف تستطيع مغالبته ومنازلته وهو أسد مفترس

اضبط حواســّـك وتصورا تك وعقلك ، وروَّضها على أعمال الفضيلة . لتترفع نفسك عن الدَّنايا وإتيان الرَّذيلة ، وتخير الموت غيرأن تأتى أمراً دنساً يهين الله ولتكن طهارة القلب وسلامة النبة سجيتين فيك ورائدين لك في كل أعمالك وتصرفاتك . عاشر آلاً تقياءُ والورعين ، وخالط أهل الفضـــــــل والكمال . وتأمل في وتتعشقها عشقاً مفرطاً وتصبو إلنها دأعاً . لا تسمح لخيالك أن يمر به فكر دنس، بل اطرده حالاً بالتأمل المقدس واجمل يسوعَ وحياته دأمًا نصب عينيك . وأخضع وثبات الجسد الشريرةَ ، وألجير آلامه ، واشغل جلُّ أوقاتك بالأعمال النافعة ، وابتعــد عن كلُّ ما يثيرُ ءواطفك وأميالك الكامنة ، ويحرك فيك الهيــــاج والاضطرام. ابحث عما يموقك عن طريق الفضيلة وذلله بسرعة وأفحص نفسك دأمًا ، وفتش ضميرك كل يوم ، ودرب ذاتك على تمييز الأفعال وتبين أسبابها ونتأنجها . وليشعر قلبك بالفرح حين تعملُ الخير، واكره الرديلة وامقتها، واسعَ فياقتلاعها من الآخرين

وكن ذا غيرة للفضيلة ، وليمتلى وقلبك بالرغبة فى انتشارها وامتداد فوعها . واخضع ذاتك لحقائق الإيمان ، واحترمها من كل قلبك ، وافتح فؤادك لقبول وصاياها اللذيذة ، واكرز بها للآخرين كوسائط وحيدة لراحة الإنسان فى هاله الحياة ، والحياة الأخرى العتيدة . الأجدية .

## الفصل الثالث والثلاثون

النظر إلى سيرة القديسين والاقتداء بهم

يفي لله عدد أفى النعمة والكمال ، النظر إلى سير القديسين الذين ساروا فى طريق الفصيلة ، لأنه كما يعرف الفقير حقيقة حاله لدى نظره إلى ثروة الغى ، هكذا النفس متى شاهدت كنز النعمة ، وثروة البر التى للقديسين . عرفت احتياجها وفقرها وخفضت من تشاخها وخففت من غلوائها .

فيامن تريد الفضيلة ، سل الذين ساروا فيها قبلك واقتدبِهم ،

واقرأ أحاديثهم ، وادرس أقوالهم ، وراقب ْسيرهم وانظر في جهادهم . تأمل إلى القديسين كيف كانوا يصيئون كالكواكب ، أنظر إلى حرارة إبمانهم ، وقوة رجائهم ، وجزيل محبتهم ، وتعمهم وكد هم ، واسهارهم وتأملاتهم، وعوهم في الروحيات، وغيرتهم وهمتهم ، وقدرتهم على قهر نفوسهم ، ومواظبتهم على الصلاة ، وتواضعهم ، وزهدهم في خيرات الأرض، وأعراضهم عن لذات العالم ، واحتقارهم الغيىوالرهو وكلُّ أباطيل العالم . كانوا فقراء وهم بالإيمان أغنياء ، لهم ميراث مجد لايفني . كانوا محتقرين لدى العالم ، ولكنيهم في عين الله مكرمون محبو ہون.کانوا معوزین مکتئبین محزونین ، وفی قلومهم بنابیع أفراح ، وسيول تعزيّات لا تخطر على بال ، تفيض على أرواحهم نعماً غزيرة ، ولذات ٍلاحد لها . ما أحسن تواضعهم ، وما أجمل محبتهم وصبرهم وطاعتهم ، وما أسعد من يترسم خطواتهم ، ويقتدى بهم .

دع عنك البحث والتنقيب عن معايب النــــاس ، آترك عدّ نقائصهم ، ووجه فكرك أولا إلى كمالات القديسين ، واقرأ سيرهم وأخبارهم ، وعمل بهم ، وكن كالنحلة تجمع عسلها مـــــ جميع

الأزهار الجميلة . فتعلم من أحدهم الصبر ، ومن آخر التواضع ، ومن غيره المحبة والاعة ، تطلع إلى المثل الحسنة ، ومارسها بهمة سامية ، وقلب شجاع ، وروح غير هيابة . فترى نفسك تصبو إلى الفضائل السامية وتشرق روحك ، وتبنع رياض نفسك . تعلم الإيمان من ابراهيم ، والطاعة من اسحق ، والعفةُ من يوسف ، والصبر َ من أيوب ، والتواضع من داود ، والقداسة من أختوخ ، والغيرة من إيلياً ، والوداعة َ والحلم من موسى . تعلم سائر الكمالات من رب الكمالات يسوع المسيح . وكن كمصور ماهر يمدّ رسوماً جميــلة للفضيلة ثم ينسج على منوالها وينهج منهجها ، ولا تسكن كذابة تحومُ حولَ الْأَقْدَارَ ، وتحلق فوق النَّجَاسَة وَالدَّانِسُ ، تعلم الخير ؛ واترك الشر، ولا تقتد بفاعليه ، ولاتشبه بالذين يزلون ويسقطون، بل ليكن مثلك الذين ير تفعون ويصعدون إلى العلا بحمال سيرتهم .

# الفصل الرابع والثلاثون تفتيش الذات وفحص الصمير وحراسته

كن كالتاجر الماهر براجع حسابه إذا ما انقضى النهار ليعرف ربحه وبخسارته . ابحث نفسك ، وفتش ضميرك ، وافحص قليك بكل دقة ،كى تتمكن من معرفة نفسك وتعلم أفى تقدم أنت أم فى تأخر ، فهذه هي الوسيلة الصحيحة التي تحفظ مها سلامة نفسك ، وتعرف نقاءَها ، وتقيها وثوب الأفكار الغريبة . داوم على ذلك كل يوم لئلا نزىد َ سقطاتُك وتكثر عثراتك . اندم كل ليلة على أية ذلة تصدر منك ، أو نقص يبدو فيك وقل « نضجع في خزينا ويمطينا خجلنا لأننا إلى الرب إلهنا أخطأنا » (أر ٣ : ٢٥) إن الليل هو الوقت الذي تفرغُ فيه من أعمالك ، وتكونُ نفسك هادئة مرتاحة من تعب النهار وأشغاله ، لاسما قبل تهيئك للرقاد ، فني هذا الوقت عكنك أن تحاسبَ ذاتك ، على ما فعلت ، وتراجعها على

ما عملت ، وتتذكر كلَّ ما مرَّ عليك من الحير والشر ، وما أعمته وما أهملته .

إن فحست ذاتك كل يوم ، خلصت قلبك من كل بَدْرُ غريب ، وحسّنته من الرذائل ، فلا تكن كساحب حقل كسلان متوان ، يهمل حقله ينمو فيه الشوك والحسك ، وينبت فيه الزوان ليختق الحنطة « عبرت بحقل الكسلان ، وبكرم الرجل الناقص الفهم ، فاذا هو قد علاه كله القريص ، وقد غطى الموسج وجهه ، وجدار حجارته المهدم » ( ام ٢٤ : ٣٠ و ٣١)

فافلح أنها الحبيبُ حقل قلبك كل يوم ونظفه ، لأن طبيعتنا الفاسدة ، لا تنتج لنا سوى ميل إلى الشر وتروع إلى الفساد . خذ سنجل الروح وسل سيف الحق ، واستأصل كل ما تجده من آثار الشر في داخلك ، وابتهل لتنسكب مياه النعمة على البدور الحسنة التي في نفسك ، لنزداد مُحواً وخصباً ، وتثمر لك ثمار البر والسلام. والفرح بالروح القدس . لانتفاض عنأن تفحص جميع أعمالك كل يوم لترى ماذا عملت ، وكيف عملت ، وما أهملت ، ولماذا أهملت ،

فبذاك تصلح حالك ، وتتدارك أهمالك. افرح عا تممل من الحبر ، وأنت بميد عن الكدياء والمجـد الباطل، واحزن وتأسف واندم وابك وانتحب على ما فعلت من الشر ، أو أهملت من الواجب ، وتب وتمثل أمامك ملاك الرجاء والأمل ، واعزم عزماً ثابتاً على عــدم الرجوع إلى الإهال ، وامحث عن الرذائل الكبرى المتمكنة في نفسك واقتلعها ، وعندئذ تصبح قادراً على إبادة ســائر الرذائل . أمت القائد فتستطيع أن تتغلب على الجنود . اقطع رأس جليات الجيار وحينئذ تعود بسهولة وتهزم بقية الفلسطينيين وتشتتهم من أمامك ، فن يشتغل في بحث كنز ، أو كشف مخبأ ، لا عل من الحفر ، فابالك عن يطلب كنز الفضيلة ؟ لا سبيل إلى الوصول اليه بغير الجد والمثارة وتذليل الصعاب، وازالة الموانع، وقل مع النبي « اتبع أعدائي فأدركهم ، ولا أرجع حتى أفنيهم ، أسحقهم فلا يستطيعون القيام ، يسقطون تحت رجلي» ( مز ١٨ : ٣٧ و ٣٨ )

حصن نفسك ، ومكن اقفالها ، وأوسد غرفها وداوم السهر . على حراستها ، ائلا يهجم عليك العدو ، ويتمكن منها . لا تستصفر

التافه من الأمور ، لئلا تفتح لإبليس باباً يدخل منه ، فكما أن المدوَّ المهاجم الذي يحاصرُ المدينة ، يفتش على أضعف الجهات وأوهاها ليتمكن من الدخول منها ، فكذلك عدونا الروحي يدور ملتمساً موضع الضعف من نفوسنا ليهجم علينا منه ، فانتب وكن شديد الحذر على أسوار نفسك وحصوبها ، ولن تجد حارساً يحرسُ نفسك من العدو غير يسوع ، إذا أسكنته قلبك ، ولن تحد قفلا لباب نفسك أحكم من نعمته .

# الفصل الخامس والثلاثون العمل وعدم الكسل والبطالة

تعنب البطالة ، واهرُب من الكسل ، لأن عقل الكسلان معمل الشيطان ، واجبهد وكن محداً دأعاً ، حتى إذا جاء عدوك يجدك مشغولاً عنه ، فلا يجدله محلاً في قلبك . إن البطالة سمُّ مميت ، وداءٌ قتال ، هي عث للفضيلة ،ووالدةُ الحرافات والتخيلات الفاسدة ، وهي حرثومة الشرور والآمام ، تحل التحارب وتسب الأَفْكَارِ الباطلة ، الكسل يبيد قوة النفس ، ويسبب الضجر والنفور من الأعمال الروحية ٬ وهو يضعف حرارة العبادة ، وهو يتولد غالباً من خمود الحرارة في الروح ، ومن كثرة الشغل الحسدى، ومن نسيان خبرات السهاء . فكن محترساً وامنع كلُّ ما من شأنه أن يولدَ في نفسك الضحر والملل، لثلا تهن قوتك وينصرف عن السادة قلبك . رتب أمورك دأمًا محسب مقتضيات الحكمة ، ولا تدع عزمك بخور ، ونفسك تفتر ، ولا تترك ما مدأت به ، التفت

دائمًا الى يسوع فيوليك قوةً تسددك في عملك ، وتقوى عرعتك . أنصب مجد الماء العتيد تجاه عينيك فتتشدد وتتشجع . وداو الكسلَ بالترتيل والصلاة والتأمل في خيرات السماء وجهاد القديسين، واحذر ترك عملك ، واعلم أن عدونا يأتينا أحيانًا في صورة الخير ، وبذكرنا بأعمال ضرورية نعملها أو أفكار نتدبرها لنترك عملنا إن المياه إن سكنت أسنت وفسدت، والحديد إن أهمل علاه الصدأ ، فكذلك من لآيتحرك فهوميت ، ومن لايشغل عقله تسكُّنه الاضطراباتُ والوساوس، ويصير كقصر حرب تأوى إليه وحوش القفر ، وعلمَّاه البوم ، وتسكُّنه أفراخ النعام ، وتصيحُ فيــه بنات آوی ، وتعوی فی جنباته الذئاب ( اش ۱۳ : ۲۱ و ۳۶ : ۱۱ الخ ) إن تكاثرت عليك التجارب ُ الدنسة ، والهواجس الرديئة ، فلا تنسب ذلك الالبَطالتك وكسلك، صُن باب نفسك، ولاتدعه مفتوحاً لدخول الأفكار الرديثة فيه ، بل ليكن عقلك دائمًا منشغلا بالسمويات مفكراً في الروحيات . نعم لابد لك من وقت ترتاحُ فيه من عملك وتمبك، ولكن لاتغال في التماس هذه الأوقات حتى يخلو عقلك من كل

شى ، ، فتحلق فى الخيال ، وتهيم فى اللذات ، وتبنى قصوراً فوق الرمال، بل اكبح تصوراتك واحصرها فى الله تعالى ، وروض ذاتك بالتأمل فى الفضيلة واشتغل بكل ما يمائل ذلك .

# الفصل السادس والثلاثون إماتة الذات وكبح جماح الشهوات

إن الفضيلة معها كانت سامية وكاملة ، ومعها كان صاحبها مرتقياً بها إلى أسمى درجاتها ، يصعب عليه دوامها دون قهر الجسد وإمانة شهوانه ، فاننا نولد ماثلين نحو الخطيئة ، وأهواؤنا تقاتلن كل يوم ، بل فى كل دقيقة قتالاً مراً ، وحبُّ الذات لا زال يتملك ناصيتنا . وثوارتُ الجسد لا تفتاً فى عراك وخصام، وحرب و زال ، ولا زالُ الحربُ قائمة ً لا تكف ولا تهدأ ، بين النفس والجسد ، لعمرى أي شيء يميننا على رد هذه الاهواء ؟ وأية قوة لنا تجاه هذا لعمرى أي شيء يميننا على رد هذه الاهواء ؟ وأية قوة لنا تجاه هذا

القتال؟ ليس لنا سوى كبح جماح الشهوات ، وقهر آلام الجسد ، وإمانة أهواء النفس .

إنّ النفس لا يمكنها البسلوغ الى حوية مجد أولاد الله ما لم تقمع شهواتها وتقيدها ، ولن تدخل المجسد بدون جهاد ، أو تكلل دون حل الصليب ، أما قيل عن السيح أنه ينبغى أن يتسألم بهذا ، ويدخل إلى مجده ( لو ٣٤ : ٣٦ ) فكيف تنال ذلك عفواً بلا تمب ولا ألم ؟ أنظر إلى جراح يسوع فيهون عليك كل شى ، وكيف تستطيع أن تتبع يسوع العريس الساوي وانت مترف متلذ فبالمالم وشهواته ، وهو مجروح مخشب بدماً به ومكلل بالشوك لأجلك ، وما صلب إلا لكي تصلب شهواتك ، وما مات إلا من أجل أن عوت عن الخطيئة ونحيا له .

محال أن تتبع يسوع وعلى كاهلك ائقال الخطيئة ، وتتنازعك شهوات الجسد ، فهى تموقك عن الاقتداء به ، وتقمد بك عن بلوغ طريق الكمال ، لا يتأتى لك الوســــول الى ذلك الا بقمع الحواس ، واخصاع نزعات الجسد الثائرة ، ولن تذوق اللذة الصحيحة

والنعيم الحقيق الا بإنكاركل لذة ونعيم دنيوى ، إن أونار القيثارة لاتلذ للحواس ما لم تشدّ وتضرب ، فكذلك حواسنا لا يمكن أن يكهج جاحها ما لم تشد وتقهر وتضرب بسياط التأديب

أَتَريد أَن تَخلص وتتحرر من نير الخطيئة ؟ اذاً ةاوم ميولك وأمسك رمام آلامك ، واكبح جماح شهواتك ، واقتل محبة الدات في نفسك ، وأمت النزعات الحسدية حتى تفني ولا تعود لها حياةٌ ` في جسدك، احمل صليب يسوع ، وأنكر ذاتك ، وارفض كل خصالك ومشيهاتك الرديئة ، إن كنت زانياً تصر عفيفاً ، وإن كنت شرها تصبح قنوعاً ، إن كنت جباناً ضعيفاً تفد قوياً شجاعاً ، فان أنكار الذات هو تحويلها من حال الى حال . فانكر ذاتك وشهواتك ورغائبك وكلُّ ما تجده في نفسك غير صالح ، فتصير رجلاً غير ماكنت ، وتخلق خلقاً جديدة ، وتحيا حياة جديدة ، في البر والقداسة . فان هذا هو صلتُ الأهواء وكبح الآلام الحسدية ، وهو الكمال بالذات ، وهو طريق يسوع ، وهو الصليب الذي يجب أن نحمله على منكبينا ، « حاملين في الجسد كل حين إماتة الرب

يسوع » ( ٢ كو ٤ : ١٠ ) لأن الفضيلة والحياة الروحية المسيحية إمَّا هي قائمةً في الانتصار على الشهوات ، وإمانَّة اللَّذات والحياة لله . لأن الذين للمسيح قد صلبوا الجسد مع الاهواء والشهوات » ( غل ٥ : ٢٤ ) « عالمين هذا أن انساننا العتيق قد صلب معــه ( أي مع السيح ) ليبطل جسد الخطية كي لانعود نستعبد أيضاً الخطية ، لأن الذي مات قد تبرأ من الخطية ، كذلك أنتم أيضاً احسبوا أنفسكم أمواناً عن الخطية ولكن أحياء لله بالسيح يسوع ربنا » (رو ٢: ٢ و ٧ و ١١ ) « لأنكم قد متم وحياتكم مستَّرة مع السيح في الله» (كو ٣:٣) « قدمتم للناموس بجسد المسيح لكي تصيروا لآخر للذي قد أقيم من الأموات لنثمر لله » ( رو ٧ : ٤ ) « مع المسيح صلبت فأحيا لا أنا بل المسيح يحيا في ، فما أحياه الآن في الجسد فاعا أحياه في الإيمان ،إيمان ابن الله الذي أحبني وأسلم نفسه لأحل » (غل ٢٠: ٢٠)

اذا كنت مائتاً عن العالم ، فأنت حي بالسيح وفي السيح وللمسيح ، واذا كانت هذه الحياة في المسيح فالعلاقة بينك وبينسه

شديدة وثابتة ومتمكنة ، ان الميت لا يتعاطى أعمال العالم ، ولا علاقة له بها ، ولا علاقة له بها ، ولا على له من الأعمال في خدمها ، فبالموت نتحرر من سلطة العالم وعبوديته ، ولا يعود له علينا حق ولا تصبح له ولاية ، كنا مستعبدين للخطية ولكن عوتنا عنها ، لم يعد لها علينا سلطان ولا سيادة بل تحررنا من نيرها .

لا تقهر ذاتك الجسدية فقط ، بل عليك أن تقهر شيئاً آخر هو أسمى وأجل وأوفر استحقاقاً منها، ألا وهو الرذائل والأهوا، والفضب وكل شهوات النفس ، وعليك الصبر فى الضيق ، والاستيلاء على المين والأذن واللسان وسائر الحواس والحركات والانعطافات الريئة ، واعلم أنَّ كل تغلب منتك على آلامك ، وانتصارك على شهواتك ، تصيرك ملكاً قاهراً متسلطاً على ذاتك ، ومن علك نفسه خير ممن يفتح مدينة . ولك فى شهامة جنود المسيح وشجاعتهم خير اسوة ، فها قهروا الرذائل ، وانتصروا على الشهوات ، وجحدوا ذواتهم ، وقعوا أهواء أجسادهم ، واحتقروا ترف الجسد ، ولذات

الحياة الدنيئة ، فيوسف العفيف بانتصاره على تلك التجربة الشديدة فعل فعس ، وداود فعل فعسلاً يفوق ويفضل جميع تدابيره فى مصر ، وداود النبي باخضاع قوته الغضبية وأماتته روح الانتقام من شاؤل أظهر قوة أشد مما أظهرها بقتله جليات الجبار .

فاجهد أن تميت كلَّ شهوات الجسد وعش بالروح ، « فال الذين هم حسب الجسد فيا للجسد مهتمون ، ولكن الذين حسب الروح فيا للروح ، لأن اهمام الجسد هو موت ، ولكن اهمام الروح هو حيوة وسلام ، لأن اهمام الجسد هو عداوة لله ، وإن عشم حسب الجسد فستمونون ، ولكن إن كنم بالروح تميتون أعمال الجسد فستحيون » (رو ٨ : ٥ - ٧ و ١٣)

# الفصل السابع والثلاثون قهر الذات يرفع النفس الى الروحيات

إن النفس تسر وتستعشر وتطعر فرحاً وتسمو شـــوقاً الى الروحيات ، ولكن الإرادة ضعيفة غير نشيطة ، والحسد كثيف منع صعود الروح وارتفاعها ، فاذا أنت أخضعت أرادتك وروضت نفسك ، ومرنت ذاتك ، وعودتها الإذعان والإنقياد ، وصرت حراً من كل هوى حسداني ، ومجرداً من الانعطافات الغريبة ، وبمنأى من الاشتباكات الدنيونة ، إذا فعلت ذلك تطبع فيك صورةُ الله وحكمته العالية ، وتتأصل فيك نعمته السامية ، وتكون مستحقاً لسكني الله معك ، لأن الله ريد أن يستأثرَ بالقلب وحدَه ، ليلق فيه السلام والاطمئنان والهدوء، ولن تحصل على ذلك الا بأماتة الآلام الشهوانية ، وإخماد الأهواء الحسدية الثاَّرة ، التي تعبث بالقلب فتميت الشعور الروحي، وتعبي البصعية، وتُشعف قوة الإرادة وتسلب الصواب .

متى كمحت آلامك الثائرة من حدتها ، عاد قليك آمناً ، وصار عقلك هادئًا مستنيراً ، وارادتك حرة طليقة ، منصرفة نحو الخير ، وتمتل المناك بهجة ونشاطاً روحياً ، وتشعر بسلام وراحة واطمئنان. إن الاشتغال بالجسديات يحرم النفس خبرها ، وبخم على العقل بغيوم كثيفة ، ويحجز الإشر اقات والإلهامات الإلهيــة ، وممنع حصور الله ويفقد الشعور له في القلب، لأن الإنسان الحيواني، لايفهم ما لروح الله ( ١ كو ٢ : ١٢ ) وتعلق القلب بالعالم يرُبط النفس بالدنيويات ، ولا يدعها تُسير بخفة وسهولة ونشاط نحو الله ، فاقتلع أولاً من قلبك حب الزمنيات ، لتتمكن من الوصول الى الأبديات ، واترك جانباً الأمور الأرضية ، لتقدر على الصعود إلى السماويات ، و بع° الجسديات لتربح الروحيات .

كل شيء يتحرك حسب ثقله ، فالحفيف يرتقى الى أعلا كالنار والهواء ، والثقيل بهبط الى أسفل كالحجارة والماء ، فكذلك أنت ترتق أو تهبط بحسب ميلك ، وتصعد أو تعزل ، محسب ميولك ونرعاتك . فان كانت رغباتك جامحة الى الأرضيات ، ومائلة الى طلب

اللذات وكان ذلك متمكناً فيك ، ومستولياً عليك ، كانت حياتك كلم جسدة ، وميولك أرضية . ولكنك إذا كنت منفصلاً عن عجبة العالم ، فحجة الله حينئذ تكون راجحة فيك ، وتصعد إلى فوق ، وتصير حياتك في الساويات .

الله روح كلى البساطة ، أما لم تتجرد بالرة عن الأمور الحسية ، لا تستطع أن تقصر ف مع الله ، وتتفاوض معه المفاوضة اللدندة الروحانية . كل شيء يميل وينجذب إلى شبهه ، فاذا كانت نفسك شهوانية ، وجابحة إلى اللدات الأرضيية ، اندفعت أميالك إلى المماصى ، وهيهات أن تشيع من خرنوب الشر ، وإذا كانت نفسك روحية مائلة إلى الروحيات ، فلن تجد راحتك إلا في التردد على الله والمفاوضة معه . وإن لم يكن قلبك صافياً كالماء لا تنطبع فيه صورة الله ، فطهر نفسك من اللذات الحسية ، وأبعدها عن الأمور الأرضية الحقيرة ، لينكشف لها الله فتفهم أسراره الغامضة ، وتعابن وجه الرب « طوبي لانقياء القلب لا شهم يعاينون الله » (مته ١٨)

# الفصل الثامن والثلاثون الجسد هو عدونا الأله

اعلم أن حسدك هو عدوك الألد الذي يسعى بك إلى الموت ، ولا حل لذة حقيرة فانية يربدُ أن يتمتع بها زمنا ً يسيراً ، يجهد في أن يلقيك في بَّر الهلاك الأبدى، أنظركم مرة صارعك ؟ وكم مرة أسقطك ؟ ما أكثر حروبه ! وما أخوف قتاله وأشنمه ! ألا يبعدك كثيراً عن رحمة الله . ويقودك إلى مخــالفة إرادته الـكريمة ، أما أبعدك مراراً عن خيرات الله ونعمه ؟ فأفقدك الحيـــاة الروحية ، أَلَم يَصِدُكُ عَنْ طَرِيقِ الْحَلَاصِ ، ويُوصِدُ فِي وَجِهِكَ مَابِ النَّعِمَةِ ، أَمَا يجتهدكل ساعة في أن يوقعك في مخــاطر جسيمة تودي بك إلى الردى والهلاك ، فهل تحب عدواً مثل هــذا وتصغى إلى مشورته الدنسة ، وهو يهوى بك إلى الشرور والمفاسد ، ويفقدكُ الحرك من مقتك لكل عدو ، فميع أعدائك لا مكمم إيصال الأذى

اليك إلا واسطته ، إذ هو القناة التي تحرى الينا منه\_ الشرور ، وتسير فيها سموم الخطئة القتالة ، فلا ترفيه لئــــلا يتمرد علمـــك كوحش كاسر ويفترسك، وألجم آلامه، واكبح جميع شهواته، قال بولس الرسول: « الهم حسدي واستعمده حتى بعد ماكرزت للآخرين لا أصر أنا نفسي مرفوضاً » ( ١ كو ٩ : ٢٧ ) حقاً أن هذا الحسد يستحق الاستعماد والتقسد والقمع ، فاستعمده وقمده وألجه ، لئلا يثور عليك ويستميدك ، واستأثره قبل أن يستأسم ك ، ويجعلك عبداً ذليلا خاضعاً لمشئته ، إن هذا العدو يستحق الموت والصاب، فاصلمه وقيده بالأغلال ودق فيه المسامير ، وأمته على الصلب حتى لا يحما بعب ، من ذا الذي لا يحشى رحلا بؤاكله ، ويعيش معه وتحسن اليه ، ومع ذلك تربد قتله جزاء ذلك الأحسان؟ وان من بربي عبده في عز ورفاهية ، يتمردُ عليه أخبراً ، فأكرر لك القول: استعبد أهواءك ، وأمت جسدك ، وأمسك عنه كل ماتريد من الشهوات ، فأنه عدو يحتقر ُ الله ، ويكرم العالم ، ويحب ذاته ، ويستسلمُ للشيطان . ليضعف الرب هذا الجبار العنيد ، ويبطل قويه ، فانه يستحق الموت والصلب .

إنك أيها الحبيب، إن قمت جسدك واستعبدته ، وأنكرت على ذاتك شهواتها ، فانك في الحقيقة لم تبغضها ، بل تكون قد أحبيها وأحسنت الهما ، فالطبيب لايمغض المريض حين عنه مايريده ويشتهيه ، ألا يكون حياً عظياً واحساناً كبيراً أن تجمل جسدك ونفسك مستريحين من آلام الخطية ، وتحفظهما من الفساد، وتعدّها لسعادة أبدية لا تنتهى « فان من أراد أن يخلص نفسه يجدها » (مت ١٦ د ٢٠).

قال الحكم «قدرأيت عبيداً على الخيل ورؤساء ماشين على الأرض كالعبيد » (جا ١٠٠ ٪) ان روحك أيها الحبيب هي التي تقودك ، وما جسدك الاكميمة يقودها عقلك ، فهل تجعل تلك الدامة الحرساء العمياء بميمن على نفسك الناطقة العاقلة ، وبدل أن تقودها تقودك الى الدايا والشهوات ، أليس ذلك عاراً على ناطق مثلك ، محاوق على صورة لله في البر وقداسة الحق .

# الفصل التاسع والثلاثون عدم الاستسلام للاهواء

قاوم أهواءك غير المرتبة ، ولا تتبع ما ظهر لك باديء الأمر حسنه دون أن تفحصه جيداً ، واصط رغائب قلبك ، ولا تسر مع الهوى ، فانك مذلك لا تنخدع سريعاً ، ولا يجد القلق الى نفسك سبيلا. إن محاهدة النفس ضد الأهواء ، وإن كانت صعبة إلا أن ثمرتها سلام للنفس وهدوء للروح ، إياك والإنقياد لكل هوى تخاله موافقاً لك ، كما لا ينبغي أن تفر من أم يظهر لك في بدايته انه مخالف ليولك ، بل اقمع هواك واستعبده ، ورتب ميولك وروَّ ضها ، وعلمها أن تخضع وتقنع وتسر بالأمور البسيطة ، وعودها ألا تتذمر مما لا يلائمها ، فان شهواتنا غالباً تصلنا وتغوينا ، وأشوافنا تقلقنا ، وحواسنا تخدعنا .

إن أعظم عمَّاب يناله الإنسان هو أن يتركه الله لشهواته ويسلمه

إلى نفسه ، قال الرب « فلم يسمع شعبي لصوتى واسرائيلَ لم يرضَ ى ، فسلمهم الى فساد قلومهم ليسلكوا في مؤامرات أنفسهم » (مر ٨١ : ١١ر١٢ ) وقال الرسول « وكما لم يستحسنوا أن يبقوا الله في معرفتهم أسلمهم الله الى ذهن مرفوض ليفعلوا ما لايحق» ( رو ١: ٢٨ ) فاذا ترك الإنسان لذاته ، وبعدت عنه نعمة الله سقط في مهاوي الهوان، ووقع في بد وحش مفترس قاس يذيقه الويل والمذاب، لأن تخلى نعمة الله عن الانسان جحم شديد، اليس أخوف ولا أرهب منه . فاحذر أبها الحسب من أن تتخل العنابة عنـك ، ولا تهدأ حتى تمكون خطواتك حسما ترشد اليه النعمة ، واقترب من قدى يسوع، وابك وانتحب وراءه حتى يعيدك اليه، ويعمد عنك أهواءك التي تلقى بك إلى الهلاك . ومن اتبع شهواته ، وأطاع هوى جسده ، تصير أهواؤه كفرس جموح لا يستطيع كبحه ، ثم هو يطوح به من فساد الى فساد ، ويستدرجه من رذيلة الى رذيلة شر منها ، الى أن مهبط الى أدنى دركات الهوان ، وأخيراً يكون

جزاؤه العذاب الأبدي. فلا تطع شهواتك ، ولا تأذن لأهوائك أن تتحكم فيك ، ولا تشمت بك عدوك ، وتستسلم له ، لئلا يفعل بكما لا يحق ، وتنبذك النعمة الإلهية ، واذا تركتك نعمة الله ورحمته تعالى فبمن تلوذ وتعتصم ، وعلى من تعتمد ، والى من تلتجيء؟

# الفصل الأربعون تشخيص تجاسة الخطية وتأثيرها على الطبيعة البشرية

الخطية ُ هي التعدي ، وهي مرض أدبي ، وداء ُ روحي من شر الأدواء ، وأخبتها ؛ يفتك بالروح وبدبل به زهرة الحياة ، هو مرض أصاب الطبيعة البشرية ، فأذلها وأنهك قواها وأفقدها الحياة . قد كان الانسان قبل الخطية طاهراً نقياً باراً مشتملا بالنعمة والمحمد والبهاء ، متنماً بالمؤانسة مع الله ، ومبتهجاً بالمعاشرة معه تعالى ، حاصلا على السعادة والراحة والمجد ، متمتعاً بالنعمة والقداسة ،

قابضاً بيديه الحياة الأبدية ، غير خاصيع للآلام ، منزهاً عن كل ما مهين ويشين ، مالكاكل ما عكن امتلاكه من الراحة والنعم ، لاشيء يؤله ، ولا مكدر يكدره ، لا شقاء يصيبه ، ولا تعب يرهقه ، لا مرض يلحقه ، ولا موت يفتك به ، لا فكريشغله ، ولا حزن ينزع سلامه . وقد كان أيضاً سعيداً مرتاحاً في سلام وإطمئنان ، حائزاً كلِّ الحر والسعادة والسرور.ولكن واأسفاه أصابتنا الخطية، فنزعت مناً كلِّ ما وهبه الله لنا ، وسلبت مناكلُّ شيء ، وأنزلتنما من علياء القداسة ، وطردتنا من الفردوس ، وسببت لنا الأوصاب والأمراض؛ وأخضعتنا للملاياً ، من التمه والفقر والمرض والحوع والعطش والشيخوخة والموت ، فأظلمت عقولنا ، وأفسدت ارادتنا ، وبحست قاوبنا ، ومالت إلى الشر والفساد ، فنزعت أكاليل النممة من فوق رؤوسنا ، وأنهكت قوانا الروحية ، وشوهت نظام طبائمنا البشرية ، فانحطت القوى وارتفع قدر الشهوات والرذائل ، واتخفيت منزلة الفضائل، وسمت الدنايا. فاذا الطهارة والقداســة تتوارى، والوقاحة والأرجاس تطفو وتظهر

إن الخطية تفعل في النفس شراً عما يفعل أخنث الأمراض في الجسم . فشوهت جالها ، وأضاعت رونقها وبهجتها ، وجعلت منظرها كثيباً حقيراً. فالذاكرة مرضت بالنسيان ، والضمر أصيب بداء وأخذ في الانحطاط ، والشهامة انخفضت قوتها ، والإرادة ضعفت عزتمها وفقدت قوة التمييز بين الحبر والشر، وأصبح الناس يفعلون الشر وهم لا يشعرون ، وينغمسون في الدَّنايا ولا يُسبالون ، وهم في الأدناس من الرأس إلى القدم ولا يحسون ، وصارت الخطية كِبل ثقيل ضغط على القلب ومنعه من الظهور ، وأُفقدته الشعور والإحساس الحي ، وسيرته في دجي الظلام ، وفي أودية مخيفة وهو لامدري ، يتلمس شيئًا في نور الظهيرة فلا برى

وبعد أن كان القلب هيكلاً لله ، خلقه لذانه ، جعلته الخطية مقراً لإبليس وجنوده ، يأوون اليه ويسكنون فيه ، وامتلاً بأدماس وأرجاس ، وذئاب ووحوش ، وصار مقفراً تسكنه الثمالب والغربان ، قال إشسمياء النبي « ها أن يد الرب لم تقصر عن أن تخلص ، بل آمكم صارت فاصلة بينكم وبين إلهكم ، وخطايا كم سترت وجهه

عنكم ، لأن أبديكم قد تنجست بالدم ، وأصابعكم بالأثم ، شماهكم تكامت بالكذب ، ولسانكم يلهج بالشر ، ليس من مدعو بالعدل ، وليس من يحاكم بالحق ، يتكلون على الباطل ، ويتكلمون بالكذب، قد حبلوا بتعب وولدوا إُمَّاً . فقسوا بيض أَفعي ونسجوا خيوط العنكبوت ، الآكل من بيضهم يموت والتي تكسر تخرج أفعى . خيوطهم لا تصير ثوبًا ولا يكتسون بأعمالهم ، أعمالهم أعمال إثم وفعل الظلم فى أيديهم ، أرجلهم إلى الشر تجري ، وتسرع إلى سفك الدم الذكي ، أفكارهم أفكار إثم ، في طرقهم اغتصاب وســحق ؛ طريق السلام لم يعرفوه ، وليس في مسالكهم عدل ، جعلوا لأنفسهم ( A - 1:09

قاتلها الله ، ما أشد مررها ، ثقلت علينا بدُها ، ورزحنا بحت أثقالها ، وأسرنا بحت مسيرتنا أشهواتها ، حتى مسيرتنا أسرى ، بعد أن كنا أحراراً ، وأفنت شجاعتنا ، وأضعفت فينا حب الحير ، وجعلتنا جيناء وضفاء في كل شيء ، وصيرتنا مولعين

يحب الدنيا ومتمعين أهواء نفوسنا ، تاركين خيرات الساء مهافتين على خيرات أرضية زائلة ، وصر نا مقصر من في واجبَاتنا ، غير ضابطين حواسنا ، مرتكة أمورنا ، مشتة عقولنا ، عميل إلى اللهو ونعكف على الخلاعة ، ونسارع إلى اللذات ، إنها قد أضمفت فين ميل القلب إلى الحضوع والخشوع، وعكرت صفونا الروحي، وجعلتنا متخادلين عن الخير ، أبطالاً في الشر ، ضعفاء في العبادة ، أقوياء في النراحي والإهال، غير قادرين على مكافحة الإهواء، نشيطين في عبادة الحسد . جعلنا متكبرين منافقين مبغضين ، سالبين حقوق الآخرين، حعلتنا أبناءَ الفضب بعدأن كنا أبناء الله، وأسمعتنارعودها بعد أن كنا متمتعين بصوت الله العــذب، وجعلت الأرض تخرج أشواكها ، وقدكنا نأكل خبراتها ، وقلبت نظـــاتم الطبيعة ، وأفسدت كل ما فنها ، وغيرت خلائق الإنسان ، وصدَّته عر · \_ الأعمال الرفيعة ، وأمالته إلى الأمور الوضيعة الحسيسة ، وحعلتنا نطمع في إحراز المال، حريصين على جمعه ، أشحاء في الإحسان، بخلاء على الفقراء ، فاقدين قوة النفس ، عاجزين عن الفضيلة ، غيرً

مهذبين فى أخلاقنا ، ضجرين فى أعمالنا ، متيقظين لاسماع الأباطيل وأحاديث الشر والحلاعة ، متكاسلين وقت الصلحة وحين تلاوة الكتب المقدسة ، متوانين فى العبادة ، مسارعين إلى الغضب ، واهانة القريب ، ضعفاء فى الحبة ، شجعاناً في البغضة ، ميالين الى دينونة الآخرين ، قساة فى معاملتنا ، غير مترفقين بالضعفاء ، بطرين في الرخاء ، جزعين لدي الشهدة ، وبالجلة ، ملكتنا وولدت فينا الرذائل ، ومكنت فى قلوبنا شهوة الجسد ، وشهوة العين ، وتعظم الميشة ، الأمور الى من العالم ( ١ يو ٢ : ١٦)

فينا يكمن الكبرياء بصورته الشنيعة ، والرياء والتصنع والدهاء ، والحديمة والرغائب النجسة ، والشهوات الدنسة ، وتغلغات في قلوبنا أحقاد وضغائن ، وشتأتم وتجاديف ، وجور وظلم ، واغتصاب واغتياب ، وعيمة وحسد قتبال النفوس ، وطمع لا محد رغائبه ، وقساوة قلب ، وعدم المطاف وحنو . « من أجل ذلك ابتمد الحق عنا ولم يدركنا العدل ، ننتظر نوراً فاذا ظلام ، ضياء فنسير في ظلام دامس ، تنامس الحائط كعمى وكالذي بلا أعين نتجسس ، قد عثرنا

فى الظهركما فى العثمة ، فى الضباب كموتى . . . تعدينا وكذبنا على الوب ، وحدنا من وراء الهنا ، تكلمنا بالظلم والمعصية ، حبلنا ولهجنا من القلب بكلام الكذب ، وقد ارتد الحق الى الوراء والعدل يقف بعيداً ، لأن الصدق سقط فى الشــــارع والاستقامة لا تستطيع الدخول ، وصار الصدق معدوماً والحائد عن الشر يسلب ، فرأى الرب وساء فى عينيه أنه ليس عدل» ( اش ٢٥٠٩ – ١٥ )

فن لا يحزنُ ويكتئبُ وبيكى ويندبُ متحسراً على ما أصاب طبيعتنا . « من مفرج على الحزن ، قلبى في سقيم ، هوذا صدوت استفائه بنت شعبى من أرض بعيدة، ألعلَّ الرب ليس في صهيون ، أو ملكما ليس فيها ؛ . . مضى الحصاد وانتهى الصيف و بحرف لم مخلص ، من أجل سحق بنت شعبى انسحقت ، أخذتنى دهشة ، أيس بلسان في جلماد ؟ أم ليس هناك طبيب ! فلماذا لم تعصب بنت شعبى » ( ا ر ۸ : ۱۸ - ۲۷)

لم تقدر الأنبياءُ ، ولا الكهنةُ ، ولا فروض الناموس ، ولا الدَّبَائِحُ الرَّمْزِيَةَ ، أَن تخلصنا من الخطيئة ، ولكنَّ يسوعَ وحده

استطاع أن يشفينا منها ، فتبارك لأنه « صار لنا رآ وفداء وحكمة » لأن أحزاننا عملها ، وأوجاعنا تحملها ، ونحن حسبناه مصاباً مضروباً من الله ومدلولا . وهو مجروح لأجل معاصينا ، مسحوق لأجل آثامنا ، تأديب سلامنا عليه، وبحُسُبره شفينا ( ا ش٥٣ ع ٢٠ – ٦)

# الفصل الحادى والاربعون مقاومة أهواء الخطية واشهارُ الحرب عليما

الخطية فد مدّت أصولها ، واستولت على النفس ، وان كانت النعمة تظلل النفس ، وينزع بورها في القلب فتمنع سريان الخطية ، إلا أنه لا يزال متروكا فينا جدوعها ، فيجب علينا أن مجدّ ونجتهد كى نقاومها وعنع امتدادها فينا ، إذ لا يمكن أن تنزع حركات الخطيئة منا ، لا تها متأصلة فينا ، ولكن لا يحف اذ لا قوة لها ولا سلطان على أولاد الله ، الذين فيهم روحه ونعمته ، فان كانت الخطية فيك ، تدفعك لفعل الشر ، فلا تظن أنك متروك بلا قوة تدفعها

عنك ، فان روح الله الذي فينا يكسر شوكتها ويضعفُ سلطانها ، فانرافقك النعمة دائمًا لغلبة هذه الميول ، فاذا أشرقت الشمس تبدد الظلامُ ، ومتى أقبل النهار الهزم الليل ، كذلك حين تنبعث أشعة الروح القدس ، وتنفذ في قلب الإنسان ، تهرب جميع الأرجاس من أمام وجه الرب ، وتطرد الأبالسة ، وكافة الرذائل التي ولدتها الخطية ، لأن النعمة ور وضياء ، والخطية ليل وظلام ، فتي أقبل الروح القدس ، فر إبليس هاربًا ، ومي أشرقت النعمة انقشمت الخطية كالدخان

لاتقطع رجاء لله لوجود بذور الخطية فيك ، فقد عاشت راحاب في وسط الأشرار ومع ذلك نجاها إيمامها ورجاؤها ، فالخطية لا تؤذى المتكلين على الرب . احذر من أن تقول « هؤلاء الشعوب أكرمني كيف أقدر أن أطردهم . فلا نخف مهم . . . لا ترهب وجوههم ، لأن الرب الهك في وسطك إله عظيم ومخوف ، ولكن الرب إلهك يعارد هؤلاء الشعوب من أمامك قليلاً قليلاً . . . ويدفعهم إلهك أمامك ويوقع بعم إستراراً عالمًا حتى يفنوا الله (تدا ٧١٠١و١٣٦)

إذا قاومتك تجربة فلا تلن قناتك لها ، فتنتصر عليك ، والال أن تتمم مشيئها ، لأنك ان طاوعها لا تشفق عليك ، بل تصمد لمحاربتك حتى تقودك اليها قسراً ، وان طردتها دفعة واحدة بشجاعة وثبات ، تنخذل أمامك سريماً ، وهكذا تظل أنت شجاعاً قوياً ، ظافراً غالباً ، لا تقدر عليك الشهوات ، ولا تظفر بك الخطية ، فقاوم بنشاط كل للمك ، فيضعف فيك الميل بحو الشر ، وتقوى نفسك على الخير والفضيلة .

إذا شعرت في ذاتك بدافع يحركك نحو الحطيئة ، فلا تدع هذا الاحساس يكمل فيك بالرضا ، بل اطرد الحطية حالا ، ولا ترض بها ، واعلم أن قبولك تلك الحركة هو مفتاح يفتح به ابليس حصون القلب ، ان ذلك الحس اعا نتج من الوراثة التي ورثبها في طبيعتك من الحطية الأصلية ، التي سرى سمها في الطبيعة البشرية حسب قول الرسول « أرى ناموساً آخر في أعضائي يحارب ناموس ذهبي ويسبيني الى ناموس الخطية الكائن في أعضائي (رو٧:٣٢)

فلا تسمح للنقائص الطبيعية أن تولد فيك شروراً وتبدر فيك إنماً ، بل سر فى طريق الفضيلة والكمال ، غير ملتفت إلى ثورات الجسسد وضجيجه ، وإياك أن تصغى لمشورة الجسد ، أو عمل إلى آلامه ، بل دس بقدميك على كل تهويلانه ، والروح القدس السسساكن فيك يعطيك الحياة ، ويهبك المموق فى النعمة .

الخطية لن ببرح ساكنة فيك ، والحية القديمة لن ترال مرددة عليك لتخدعك ، وتنفث فيك سمها القتال ، فلا تقبل حيلها وخداعها ، ولا تقبل معها اتفاقاً ، ولا تدعها تسير معكف الطريق ، وباعد وجلك عن مسالكها ، وانفر من عليقاتها ، ولا يمل عقلك اليها ، وغض طرفك عن النظر اليها ، ولا تسمح لأذنيك أن تصفى لمداهنتها ، ولا تأتلف معها قط ، ولا تسلم لها أفكارك ولا ميولك ، بل أشهر عليها حرباً عواناً ، وقتالاً عنيفاً ، والتجيء إلى الرب ليسحقها عند قدميك

خف من الخطية خوفك من السم ، واهرب من الاثم هربك من الأفعى ، وإن سقطت فقم سريعاً ، ولا تدع الشرّ يجعل له

فى قلبك مكاناً ، ولا تثقل نفسك بخطية فوق خطية ، لثلا يصعبَ عليك الحلاصُ منها .

لا تخطىء وتقول رحمةُ الله عظيمة "، لان هذا خداع شنيــم من العدو تهين به رحمة الله ، وأعلم أن الله عادل أيضًا . وبخطيتك تستوجب عقاب العادل ، فإن أهنت الرحمة الالهية فالي من تلتجيء حينئذ . إذا كانت السحب والغيوم متكاثفة ومتلبدة في السهاء ، فلا تستطيع ُ رؤية النحوم ويحتجب عنك نور الشمس والقمر ، هكدا القلب إذا أسدلت عليه غيوم الخطية يصير مظلمًا ، ولا يُرى فيهشىء من النور . الدخانُ يؤذي العين ويمنع إشراق النور ، والخطيــة تعمى البصيرة ، وتحجز ُ الاشراقات الالهية عن القل . فلا تسمح للخطية أن تسكن في قلبـك ، ولا تدع ابليس يمهد له ولحنوده في نفسك طرقاً ومسالك ومعار ، لئلا يأتي جنود الشر ويختفون في تلك المسالك ويجولون ويمشون في تلك الطرق ، فيكون قلبك مأوى وجحماً لسكني الأبالسة . فاطرد حالا الأفكار الدنسة ، ولا تدعيا تتردد عليك وتدخل وتخرج كما تشاء وتحمل فؤادك معبراً لها .

# الفصل الثانى والاربعون الحيساة حرب وجهاد دائم

إن حياة الانسان كامها حروب روحية ، وجهادات نفسية ، لا تكف ولا تنتعى ، فان الجسب لا يزال حياً ، وابليس لن يبرح مشمهراً الحرب على النفس ، ولا تبلغ الراحة ، وتبطل هذه الحروب الا عند ما مهتف بصوت الفرح والنصرة « أين شوكتك ياموت أين غلبتك ياهاوية » (١ كو ١٠ ٤٠)

ما دمنا فى الجسد فهناك قمقمة الأسلحة ودوى النيران ، وما نفوسنا داخل أجسادنا الا كالسفن وسط بحر عجاج أند طمهُها الأمواج ، و تتقاذفها الرياح من كل جانب . او كوقود فى أنون متأجج سميرة تصله النار من كل جهة . فلا تظن أيها الإنسان أنك فى هذه الحياة عأمن . بل إنك تسير فى طريق كلها فخاخ ، بين اشراك منصوبة ، ومقانص ممدودة ، وأعداؤك يبذلون قصارى الحهد فى إيصال الاذى اليك، وسلب حياة النعمة منك . والعدو لا ينفك

عن محاربتك، ولا تهن قوته من مناضلتك، لا يلتمسُ راحةً في الحرب، ولا يتطلب هدنة، بل حروبهُ دائمةٌ، ومصارعتهُ متواصلةُ، فاحذُ وانتبه، ولا تطلمُن الله وتستخف بهذه الحرب المشئومة. وليكن انتباهه داعيًا لاستعداد القوة من الله لمحاربته وخدلانه والانتصارِ عليه، واستعن بقوة يسوع الظافرة، ونعمته غير المغلوبة.

انك لمخدوع أشد الحداع إن ظننت أنك تستطيع ان تخاو من التجارب وتنجو من كل ألم ، إذ يبما تظن ذلك إذا المدو بجول ويراً رحولك ملتمساً من يبتلعه (١ بط ٥: ٨) وحين بخال أنك فى سلام وراحة ، تكون فى خطر ، وهناك المبس كامن لك فى الحفاء بحت مظهر مخيف وجهاد شدمد . لا بجزع من التجارب . ولا بجبن قلبك لدى ورودها ، بل اعتبرها علامة حسنة لك ، لانها دليل على أنك غلبت الشرير وانتصرت عليه بعد أن قاومته وبازلته وغلبته ، لذلك بحده بضطهدك وينازلك وبعيد الكرة عليك ليظفر بك حنقامته لذلك بحده بضطهدك وينازلك وبعيد الكرة عليك ليظفر بك حنقامته

إن هذا المدوُّ لا يُشغل نفسه في محاربة أولئك الذين هم تحت سلطانه ، وفي قيضة بده ، ولكنه مجاهد الحياد الشديد ويقاوم المقاومة العنيفة الذين يخذلونه ، ومتى خذاته مرة صار النصرُ دائمًا حليفك ، فتصرعه وتغلبه في كل واقعة ، فجاهد وكافح واسهر وصل " ، لئسلا تدخل في تجربة ، وخذ كل أسلحة الروح لتستطيع أن ترد سهام ذلك الشرير الملتهبة « تقوَّ في الرب وفي شدة قوته ، العس سلاح الله الكامل لكي تقدر أن تثبت ضد مكائد ابلس، فان مصارعتنا ليسُّت مع دم ولحم ، بل مع الرؤساء مع السلاطين ، مع ولاة العــــالم على ظلمة هذا الدهر ، مع أجناد الشر الروحية في السهاويات . أثبت ممنطقـــًا حقويك بالحق ٬ والبس درع البر واحمل فوق الكما ترس الأيمان ، وخذ خوذة الخلاص وسيف الروح ، الذي هو كلة الله ، صلّ بكل صاوة وطلبة في الروح » ( ا ف ٦ :  $(1\lambda - 1)$ 

الغرق والهلاك ، فائلبه واسهر وتيقظ وتهيأ ، وكن شجاعاً متسلحاً في كل وقت بجاء العدو والتجارب المحدقة بك ، وكن حكماً يقظاً واهجم على عدوك قبل هجومه عليك ، واقتل الحطية قبل أن تقبلك ، واياك أن تتهاون أو تنفل فان عدوك لا ينام ، بل يترقبك ويدبر الهجوم عليك ، فحسن نفسك من كل جهة ، والتجيء إلى الرب دأماً ، ولا تخرج من الحصن ، ولا تلمس الحية أو تلمب معها ، أو تلاطفها لئلا تلدغك ، واهرب منها التناجي عرقك ، ولا تقرب إلى النار لئلا بحرقك ، ولا تكن سبباً أسباب الحطية ، ولا تقرب إلى النار لئلا بحرقك ، ولا تكن سبباً لسقوط ذاتك « احذر من أن تعبر بهذا الموضع لأن الأراميين حاون هناك » ( ٢ مل ٢ : ٩)

# الفصل الرابع والاربعون

#### الاحتراس من تجارب العدو

إن ابليس عندما رشقنا بسهامه ، ويشهر علينا حربه ، فليس ذلك عدواناً وبغضاً لنا فقط بل لعدواته لله ومخالفته اياه ، وعا أن الشيطان لا يقدر ُ على ايصال الأذى اليه تعالى ، فينتقم من خليقته ، ويغومهم ليشاركونه في عذابه الأليم . فتأمل أمها الحبيب، أنك عقاومتك ومحاربتك لابليس لا تدفع الشر عن نفسك فقط، بل تدافع عن شرف الله ؛ فحير لك أن تموت شر ميتـــة وتبهشم أعضاؤك، وتحتمل كل محاربات إبلس من أن تهين الله تحدلانك أمام عدوه . لا تظن أنك تحارب وحدك بل الرب يعطيك النصرة على عدوك « قم يارب ، يا الله ارفع يدك ، لا تنس المساكين لمساذا أهان الشرير الله » ( مز ١٠:١٠ و ١٣ ) « أمسك محناً وترساً والهض الى معونتي، واشرع رمحاً وصد تلقاء مطاردي قل لنفسي خلاصك أنا» (مز ٢٠٣٥ و٣)

«لاتخف أنت لى ، إذا اجترتَ فى المياه فأنا معك ، وفى الأنهار فلا تغمرك ، إذا مشيت فى النارفلا تازع ، واللهيب لا يحرقك . لأنى أنا الرب إلهك قدوس اسرائيل مخلصك » ( اش ٤٣ : ١ - ٣ )

إنَّ المِلس لا يحاربُنا الاعتدما يأنس الضعف في نفوسـنا، فيو يبحث دائمًا عن أوهى الأمكنة فينا، ويضع فها شراكه ، كما يفعل الصياد الماهر ، حين يريد أن يصطاد الطيور ، فكثيراً ما يحاربنا ويستميلنا ويأتينا من الحمة التي توافق ميولنا ، ألا ترى أنه أوقع أبانا آدم بواسطة حواء ، وخدع شمشونَ وأسقطه بواسطة دليلة التي كان يحمها ، وأغرى سلمانُ بحب النساء، ويهوذا بحب الفضة ، فكن كطيف ماهر، وعالج نقائصك وأمراضك بما يشفي مرضها ،وخفف من كبريائك بالتواضع، وداو زهوك وتشامحك باحتقار الدات، واحترس ولا تغتر بظواهر الامور ، لان ابليس قد يتشكل بصورة ملاك النور ، ويضع الدم في الدسم ، ورعا وضع صنارة الهـــلاك في طعم لذيذ ، وينصب فخاخاً ليوقمك في حبائله ، ويوهمكأن الصلاح والخير فيما يرسمه لك، فلا تنخـــــدع ، ولا تغتر، بل افحص الاسور

وقلها على وجوهها لتسلم من شروره . أما أسلم يهوذا سيده بقبلة، أما قتل يوآب أمصيا بينها كان يتظاهر بأنه ودود محب وصديق مخلص ، ليكن اعمادك على الله وأسلم اليه قيادك ، وارجع اليه في كل أمر ، ليكن هو سندك وملجؤك في كل شيء .

# الفصل الرابع والأربعون في تجارب الحياة وفوائدها

أن حياتنا كلها تجارب وآلام ، لأننا غرباء في دار منفانا ، فلا غرابة إذا ابتلينا بتجارب كثيرة، وتمرسنا بنوائب وشدائد في هذا الوادى ، وادى الشقاء والأحزان ، وها أنت ترى اننا لاننجو من تجربة حتى نقع في أخرى ، ولا نداوي جرحاً حتى يسيل آخر ، ولا نكاد رفع رأسنا حتى تصدمنا موجة تلتي بنا إلى العمق ، وها هي ذي المصائب تحنى ظهورنا وتخفض رءوسنا ، فمن من الناس

يجا من تجربة أو شدة ، حتى اللوك والقياصرة الجالسون على عروش سلطانهم ، لا يخلون من التجارب . والأوصاب والمشقات والمتاعب والشدائد والتجارب وان كان لامد منها للجميع ، إلا أنها بختص مها القديسون وقال الرسول « لأنه قد و ُهب لكم لأجل السيح ، لا أن تؤمنوا به فقط ، بل أيسكا أن تتألموا لأجله » ( في ١ : ٢٩ ) « إنه بضيقات كثيرة ينبغي أن ندخل ملكوت الله » ( اع ٢ : ١٤ )

إنه لدواء نافع ، وعلاج مفيد أن نقع في تجارب متنوعة ، حتى نطلب داراً باقية أبدية ، فالشدة معلم حاذق يعلمنا الأدب والتواضع وحقارة الذات وحسن السلوك ، ويهذب أخلافنا ، ويروض نفوسنا ، ويرتب أفكارنا ، ويكبح شهواتنا . وهي معلمة الحكمة ، وقائدة إلى الرصانة ، تجعل المشكبر متواضعاً ، والقاسى ليناً ، والغضوب وديماً أنيساً ، وذي السجس هادئاً رصيناً ، وترد العاصى إلى الله خاشماً . الشدائد تستأصل منا العجرفة والخيلاء ، وتصوننا من العجب والزهو الباطل ، وحين تلم بنا الشدائد نفقه وندرك شدة افتقازنا

إلى الله ، وحاجتنا إلى معونته ، ونتأكدُ أنه لا أمن ولا سلام فى هذه الدار ، وحينئذ نطلع على شقاوتنا وضعفنا ونعرف ، مايحن عليه من الضعف والوهن .

التجارب تروضنا على الفضائل ، وتستدعى مزيد انتباهنا ، الثلا نستغرق في نوم عميق ، ورقاد ثقيل ، فيها نتنقى ونتهذب و نتأدب ونتأدب ، ونصفو و نتزكى ، ولولاها ما عرفنا ذواتنا بل لاستعظمنا قوتنا ، وظفننا اننا شيء بذكر ، فعى تظهر صعفنا ، وتدعنا نتدلل أمام الرب ، قال الرسول « ولئلا ارتفع بفرط الأعلانات ، أعطيت شوكة في الجسد ملاك الشيطان ليلطمي لئلا ارتفع » (٢ كو١٢٠٧) « فطوبي لرجل يؤدبه الرب ، فلا ترفض تأديب القديم لأنه هو يجرح ويعصب يسحق ويداه تشفيان » (أي ٥ : ١٨م١٧)

إن بنى إسرائيل كانوا عند الشدة والضيق يلتصقون بالرب ويتجهون اليه بالدعاء، ولدى الرخاء يتناسونه ويتركونه ، وداود اللك حين فرحه وسرور. سقط في الخطية ، ولكن لدى شدته

قال « فى يوم ضيقي التمست الرب » ( مز ٧٧: ٢ ) والابن الشاطر لو لم يقع فى تلك الفاقة لماعرف حالته وعاد إلى بيت أبيه ، قال أشمياء النبى « يارب في الضيق طلبوك سكبوا مخافة عند تأديبك إياهم » ( اش ٢٦: ٢٦ ) وقال المرتل « إذ قتلهم طلبوه ورجموا وبكروا إلى الله » ( مز ٢٨: ٣٤ )

الكرمة لاتنمو فروعها ، وتتشعب أغصانها ، وتزهو بنضرتها ، وتحمل العناقيد الكثيرة ما لم تشذب، والأوتار لا تعطى صـوتًا شحياً ما لم تشد جيداً وتضرب بالأصابع ، والعود الندلا تفوح منه رَائِحة زَكية إلا باحراقه في النار ، والذهب الحقيقي لا بد أن عحص في الأتون ، والماس لا بد أن يقطع ويسوى ، والحنطة لا بد أن تدق قبل أن تدخل إلى الاهراء . كل القديسين والأبرار ساروا في هذا الطريق، وجميعُ ورثة الساء الذين يتمتعون الآن بالمحــد قد جاروا هذا السلك الوعر ٬ بل ربك ومخلصك جرب في كل شيء ودُعي « رجل الأوجاع ومختبرَ الحزن » (ا ش ٥٣ : ٣) فلا ترفض التجربة عند ورودها ، ولا تضجر عند اشــتدادها بل فوض أمرك

إلى الله ، وسلمه مشيتك ، ودعه يفعل بك ما يشاء ، ووطن ذاتك لاحتمال التجربة ، واحتسمها من أعظم التعزيات لك فى هاته الحياة ، ومتى كنت محبًا للمحقيقة قبلت الشدائد بفرح ، كأنك كنت تتوقعها ، ومنى ذا الذي لايقبل من يد الله الشفيقة الحنونة كل ما يأتى ، إنك إذا فعلت ذلك تصبر الشدائد عندك هيئة عدبة ولذيذة مستطابة ، هالمن احسبوه كل فرح يا اخوتى حين تقمون فى تجارب متنوعة ، عالمن أن امتحان إعانكم ينشىء صبراً » ( يع ١ : ٢ ) « لأن آلام الزمان الحاضر لا تقاس بالمجد العتيد أن يستعلق فينا » ( رو ١٨٠٨)

# الفصل الخامس والاربعون

# احتمال المشقات على مثال المسيح ولأجله

إذا أصابتك بلية أو وقعت في تجربة ، فلا تخر لها ولا يجبن قلبك لورودها ، بل احتملها بصبر جميل ، وافتح لها صدراً رحيباً ، ولا تدعها تغلبك ، بل اجتهد لتنتصر عليها ، وتذكر أن مخلصك جرّب مثلك في كل شيء « لانه فيا هو قد تألم يقسدر أن يعين المجربين » (عب ٢: ١٨) وهو قادر أن يرثى لضعفاتنا بل مجرب في كل شيء مثلنا بلا خطية (عب ٤: ١٥)

كيف تقدرُ أن تمك مع المسيح إن كنت لا تتألم ممه ، فان شئت أن تحيا معه فت معه تحت آلام الصليب . ولا تبالى بآلام تصيبك ، وتعييرات تقع عليك ، وإهامات توجه اليك ، فقد سبقك مخلصك فى احتمال كل هذه التجارب . ولنَّ تقدر أن تصيرَ مشـل هابيل إن لم يصبك شرقايين ولا تدخل أرض كنعان كما لم تعـبر

البرية . ولا يدخل المجدّ ويملك مع المسيح من لم يرتض أن يتــألم معه .فان شئت أن تحيا معه فلا بدأن تشابهه في كل شيء .فكامات مت معه ، وكما تألم تألم نمعه ، وكما قام قم معه ، وحينئذ تقدر أن تدخل معه مجده كما دخل « إن كنا نتألم معه لكي نتمجد أيضاً معه» (رو ٨ : ١٧)

إن اشتدت عليك التجاربُ أو تزايدت ، فلا تجزع بل اعلم أن الرب ينقذ الاتقياء من التجربة ( ٢ بط ٢ : ٩ ) إن الفخــارى لا يترك آنيته في أتون النارحتي تحترق ، والصائغ لا يدع فضته وذهبه فى البودقة أكثر مما ينبغى ، فلن يتركك الرب فى أتون التجرية ، بل « أن الله أمين لا يدعكم تجربون فوق ما تستطيعون ، بل سيجعل مع التجربة أيضاً المنفذ لتستطيعوا أن محتملوا ( ١ كو ١٠ : ١٣ ) فاقبل بفرح وسرور وصـــــبر جميل كل ما يأتيك من التجارب ، ومايحيق بك من الضيق ، والاوجاع ،والآلام، والمتاعب، والمذمات، والاحتقار، والاهانات، وكل ما يقابلك من الشدائد.

ان نصبت أمامك مثال المسيخ هانت عليك شدائدك ، لأنه جرب فى كل شىء مثلك ، ويستطيع أن يمين الجربين . ان جرب بالفقر . وآلك اشتداد البرد ، أو كنت بلا مأوى ولا كسوة ، أو امتلات نفسك هواناً فاذكر «أن للثمال أوجرة ولطيور الساء أوكاراً وأما ابن الإنسان فليس له أين يسند رأســـه » ( مت ٨ : ٧٠ ) وإن أصبت عرض آلم فنفسك وأضى أعضاء جسدك ، فاعلم أن مخلصك كان رجل أوجاع ، ومختبر الحزن ، أخذ أسقامنا وحمل أمراضنا (مت ٨ : ٧٧ و اش ١٠٠٣)

إن فقدت صديقاً عزيزاً ، ومحباً مخلصاً فاذكر أن يسوع بكى وانتحب على حبيبه لعازر، وان ابتليت بخيانة أحد أحبائك، فلا تنس أن صديقه وأليفه بل تلميذه أكل خبره ورفع عليه عقبه وباعه بثلاثين من الفضة إلى أعداً ، وإن المهمت بأمر ، أو افترى أحد عليك ، أو أساء الظن فيك ، أو اعتابك ممكروه ، أو شان صيتك بأ كاذب واختراعات ، فلا يخر عزمك ولا يضيق صدرك ، بل تشدد وتقو واذكر بأن كلام التجديف واللمنات والإهانات قد

جازت قلب المسيح كسهام حادة ، انهم دعوه سكيراً ، ومدمن خمر ، وصديقاً الخطاة والمشارين ، حركوا بذلك شـفاهم ، واندلعت به ألسنتهم . فان سمت كلام التجديف والإهابات ، فاعلم أن ذلك أصمى قلب مخلصك ، وآلم فؤاده قبلك .

فتأسَّ بذلك كله « لأنه فما هو قد تألم يقدر أن يمين الجربين » ولاتدع التجارب تضعفك ، وتثبط عزيمتك ، مل ليظهر بها صبر ُلَّتُ وثبات إعانك ، فالنحوم لاتظير إلا في الليمالي الحوالك ، والجندي والربان الماهر لا تعلن مهـــارته الاحين ثوران العواصف والرياح ، فكذلك أنت لايظهر صبرك، وثبات أعانك إلاوقت اشتداد أمواج التحارب، وحين هبوب عواصف الحن ، وجريان رياح البلايا والمصائب. فكلما زادت عليك التجارب ، وتراكمت الهموم ، كان ذلك سساً لزيادة عوك في النعمة ، ولتقوية صبرك واقتدائك بالرب يسوع ، كما كان بنو اسرائيل زدادون عواً وكثرة عند تجربتهم . وكما أت السفينة تعلو وترتفع كما علت المياه ، هكذا فلنرتق نفسك ولتسمُ

بالفضيلة حين اشتداد وطأة التجارب ، وليكن ذلك كله داعيًا إلى اسراعك والتجائك إلى يسوع الملجأ الأسين

#### الفصل السادس والاربعون

الاحتراس من الصغائر وقتلما قبل أن تستعصى

احبرس ما أمكنك من الصنائر التي تظهر بادى، بدء أنها أمور هينة أن خفها واحدر منها أكثر من حدرك من الخطايا الكبيرة ، لأن الصغائر تولد. الكبائر ، ومعظم النار من مستصغر الشرر ، والإنسان لا يبلغ درجة الكال والانتها، في الخير ، في الأمور الطبيعة أو الروحية ، إلا تدريجياً ، فالطفل يتدرج من طفولة إلى شباب إلى شيخوخة ، والزرع ينمو ويكبر شيئاً فشيئاً ، والبيت لا ينهدم دفعة واحدة ، بل يسبق ذلك وهن الأساس وتصديع الأركان . وذلك الضمير الذي كان يرتب من أمر صغير لا يفتاً أن

يستاد الخيالا الثقيلة ، ويتمميا بلا خوف ، فإن شاونت في أمرصفير، صـــار كبراً ، وإن بنت على الرمل زعزعت الرباح أساسك ، وهدمت المواصف وبمانك فيسقط سريعاً. تلك الزلات الصغيرة أو العادات الدسيطة التي لآنخشناها في أول الأمن ، قد تنمو وتكبر وتتأثر و ولد فيك خطابا لا يمكنك بعد ذلك اقتلاعيا بسيولة ، وتلك الديدان الصغيرة التي لم تُعنَ بقلتها لا تعرحُ فلمية حتى تصير حياتٍ مسمة وأفاعي مميتة ، فحاربها وهي صغيرة ، وإلا استعصى عليك التغلب عليها . ذلك الرماد يتخلله وميض نار إن لم تطفئه يتأجج لهيمه ويتالل سميره . وإذا أنت أهملت الصغائر ، ولم تحذر منها تعرضت نتسك للوقوع فما هو أكبر منها ، وتلك الثعالب الصغار لا تفتأ أن تصر كبرة وتقتل الفضيلة ، وذلك الشيل عن قريب يصبر أسداً ، فاقتله وافترسه قبل أن يفترسك ، أمسك الثعالبَ الصغار المفسدة الكروم ( نش ٢ : ١٠ ) أمت تِلك الأنحرافات التي تظهر لك في بادىء الأمن أنها صفيرة ، كالغضب من شيء زهيد ، أو اقتراف زلة صغيرة ، أو نظر غير جائز ، إن مثل هذه الأشياء يتضح لك في

إن تلك الخطايا الكبيرة ينتبه اليها الإنسان ، وربما وجه فكره الى اقتلاعها ، أو الغرار ملها ، أو المهوض والتخلص من حبائلها بسرعة ، ولكن تلك الصنائر قلما ينتفت اليها أحد ويوجه نظره الى اقتلاعها ، أو يعتد بها فيسقط فيها ، وتقيده شيئًا فشيئًا الى أن توشك الفيود الخفيفة أن تصير سلاسل حديدية يصعب التخلص منها وتؤدي به الى الهلاك . قد تفرق السفينة بثقب صغير في أسفلها كما تغرق من موجة تصدمها ، أو عاصفة تصادفها ، وقد يمكن اتفاء الأنواء والوابع ، ولكن ثقبًا صغير ألا يلتفت اليه

# الفصل السابع والاربعون

#### في الثقة بالله وقت التجربة

لا تفشل ولا تخرُ حين التجربة والجهاد، ولا تظن أن العدوَّ يقدر عليك طالما أنت مع الله وكان الله ممك ، لأن الرب أضعف قود الشيطان وقهر سلطانه ، وإن ظهر العدو بمظهر الأسسد الجبار والبطل المغوار ، فاعا هو كذلك لأولئك الجبناء الضعفاء الذين لا يقاومونه ولا يلجأون إلى الرب في حروبهم معه ، أما حقيقته

فيو كلب حقير ، ونذل حيان لاولئك الذين لا يصغون اليه ، لانهم وضموا ثقتهم في الرب، وألقوا رجاءهم على نعمة السيح . إن اَبَليس لا يقدر أن يصيبنا بتجربة ما لم نردها نحن لانفسنا ، وهو يشير علينا فقط بالآلام ونحن نكملها ، ولكن لدى مقاومته يهرب منا ، فين جاء الى المخلص محرباً إياه قال له اطرح نفسك الى أسفل ، فحدله السيد بقوله «مَكتوب لانجرب الربَّ إلهك » (مت٤:٧) فعلى هذا النوال بجب أن ننسج حتى لايقدر ابليس أن يطرحك إلى الاسفل، فازجره وحاربه بشجاعة وبأس فينخذل أمامك ، وثــق بأن القدر حاضر معك ، وناظر جهادك ، ليوليك النصر على أعدائك، ويرسل اليك ملائكته ليحيطوا بككي لا تسقط ولا تعثر ، اذا وثقت لذلك اشتدت أحقاؤك ، وتثبتت تدماك ، وتشجع قلبك ، وحرجت من ميدان الجهاد ظافراً منتصراً « لان عيني الرب بجولان في كل الارض ليتشدد مع الذين قلوبهم نحوه » ( ٢ اي ١٦ : ٩ ) « جعلت الرب أمامي في كل حين ، لانه عن يميني فلا أتزعرع ، لذلك فرح قلبي وابتهجت روحي ' جسدي أيضاً يسكن مطمئناً » ( مز

۱۹: ۸ و ۹ ) « الرب معی کجیار قدیر من أجل ذلك یمثر مضطهدی ، ولایقدرون ، خزوا جداً لانهم لم ینجحوا ، خزیاً ابدیاً لاینسی » (۱ر ۲۰:۱۱)

قال الرب لبولس الرسول « تكفيك نعمتى لان قوبى فى الضعف أُمكل سرور افتخر الضعف أُمكل سرور افتخر بالحرى فى ضعفاني، لكي تمحل على قوة المسيح ، لذلك أسر بالضعفات والشتائم والضرورات والاضطهادات والضيقات لاجل المسيح ، لانى حيما أنا ضعيف فحيننذ أنا قوى » ( ٢ كو١٠ ؛ ٩ و ١٠ ) وقال « أستطيع كل شيء في المسيح الذي يقويني » ( في ١٣٠٤ )

قال الرب «أنا درجت أفرايم ممسكاً أياهم بأذرعهم ، فلم يعرفوا أى شفيتهم ، كنت أجذبهم بحبال البشر بربط الحبة ، وكنت لهم كمر يوفع النبر عن أعناقهم ، ومددت اليه مطعماً اياه » (هو ١١: ٣ و ٤)

« الرب إلهكم السائر أمامكم هو يحارب عنكم في مصر أمام أعينكم، وفي البرية حيث رأيت ، كيف حملك الرب إلهك كما يحمل

الإنسان ابنه في كل الطريق التي سلكوها » ( تث ١ : ٣٠ و٣١ ) « أحاط به ولاحظه وصاله كحدقة عينه » ( تث ١٠:٣٢ ) «هوالاله الذي ينطقنا بالقوة ، ويجعل أرجلنا كالايل،وعلى المرتفعات يقيمنا ، ينطقنا بقوة للقتال ، ويصرع تحتنا القائمين علينا » (مز١٨: ٣٢ و ٣٣ و ٣٩) « باسم الرب الهنا نرفع رايتنا ، هؤلاء بالركبات ، وهؤلاء بالخيل، أما نحن فاسم الرب إلهنا نذكر، هم جنوا وسقطوا، أما نحن فقمنا واستقمنا » ( مر ٢٠ : ٥ و ٧ و ٨ ) « لأن عوننـــا باسم الرب الصانع السموات والأرض » ( مز ١٧٤ : ٨ ) وأقوى بأساً من الذن عليك . تشدَّد وتشجع وانتظر الرب فيخلصك . « يعطى المعيى قدرة ، ولعديم القوة يكثر شدة ، الغلمان يعيون ويتعبون ، والفتيان يتعثرون تعثراً ، وأما منتظرو الرب فيجددون قوة ، يرفعون أجنحة كالنسور ، لركضون ولا یتعبون ، پیشون ولا یعیون » ( ا ش ٤٠ : ٢٩ — ٣١) « ها هو يقول لك « لا تخف لأبى فديتك ، أنت لي اذا اجترت في المياه فأنا معـك ، وفي الأمهار فلا تغمرك، إذا مشيت في النار

فلا تلذعك ، والليميب لا يحرقك ، لأنى أنا الرب الهك قدوس اسرائيل مخلصك » ( اش ٢٠٤٣ – ٣ ) « تشدد وتشجع ، « لا تخف ولا ترهب وجوههم، لأن الرب إلهك سائر معك لامهملك ولا يتركك » ( تث ٣١ : ٦ ) « أنا أسير قدامك والهضاب أمهد ، أكسر مصراعي النحاس ومغاليق الحديد أقصف » ( ا ش٧:٤) لآنخف لأبي معــك ، لا تتلفت لأبي إلهك ، قد أبدتك وأعنتك وعضدتك بيمين ىرى ، إنه يخزى ويخجل جميع المنتاظين عليك ، يكون كلا شيء مخاصموك ويبيدون ، تفتش على منازعيك ولا تجدهم ، يكون محاربوك كلا شيء وكالعدم ، لأني أنا الرب إلهك المسك بيمينك القائل لك لا تخف أنا أعينك » ( اش ١١ :  $(1 - 1 \cdot$ 

فتق بالرب دائمًا ، ولا بجرع لأن القدر معك ، وهو لا يتركك. أنت بطبيعتك ضعيف ، ولكن حين تسندك يمين الرب تكون كمود من محاس لا يترعزع ولا يتقلقل ، وحين تأتيك نعمة الرب تقدر أن تطأ الأفعى بقدميك ، فالذى خلص دانيال من جب

الأسود ، وحفظ الفتية في أنون النار ، وحمى يونان في بطن|لحوت ، هو أيضاً يحفظك ويخلصك

« من يقوم لى على المسيئين ، من يقف لى صـــــد فعاة الاثم ، لولا أن الرب معيني ، لسكنت نفسى سريعاً أرض السكوت ، إذ قلت قد زلت قدى ، فرحمتك يارب تعضدنى ، عند كثرة هموى. فى داخلى تعزياتك تلذذ نفسي » (مر ٩٤: ١٦ — ١٩)

# الفصل الثامن والاربعون الاطمئان بالرب والاحماء فيه

« توكل على الرب بكل قالماك ، وعلى فيمك لا تمتمد » ( ا م ٣: ٥ ) « فان المتوكلين على الرب كحيل صهيون الذي لا يتقلقل بل يسكن إلى الدهر » (مز ١٠١٥) « ألق على الرب همك وهو يعولك ، لا يدع الصديق يتزعز ع إلى الأبد » ( مز ٥٥ : ٢٢ ) اطمئن بالربدائماً وهولا يتركك ولايدعك تتزعزع وقتالضيق، وحودك بنساك بعد أن أوجدك . إذا احتميت بالربِّ فلا شيء على الأرض بقلقك ، ولا عدوَّ بقدر أن يغلبك . إذا رمي إنسان حجراً على حائط ، أو صوَّب شخص سهامه إلى جبل شاهق فلن ينقض الحائط بحجره أو يزازل الحيل بسهامه ، فكذلك أنت إن لست قوة الرب، وتدرعت بشدة بأسه وجبروته ، واحتميت بظل جناحيه

فلن يقدر عليك العدو ، وإن رماك بسهامه فلا مد من ارتدادها : البه، لأن قوة الرب تحيط بالإنسان من كل جية ، وهو رد السَّهَامُ النَّارِيةُ عَنْ شَعْبُهُ ، ويَسكَّنُ العواصفَ الهَانْجَةُ ضَــدهم ، وهو ملحاً للذين يريدون الألتحاء اليه ، وقوة لمن يخوضون غمار المـــارك، وعون للذين لا معونة لهم، وفرح للنائِحين، وتعزية للحزابي ، ومجد للمزدري مهم « أما أنت يارب فترس لي مجدي ورافع رأسي ، بصوتى الى الرب أصرخ فيجيبني من جبل قدسه » ( مز ٣ : ٣ و ٤ ) فلا تخف ولا تضطرب ، ولا يجزع قلبك ، لأن الرب الهك قوتك وعونك وهو معك في كل سياحتك على الأرض، يساعدك في طريق غربتك ، في أي مرحلة تجده واقفاً معك ، وفي أى مكان تراه منتظراً قدومك ، وفي أية بلية يلزم جانبك ليعزيك ويعينك ويشددك ،وفي كل نقطة تشاهد آثار مخلصك، فهو معك في كل شيء ٬ سواء كنت في ضيقة أو بلية أوفي غربة،أوفي واد أو في ر أو في بحر أو في نار ، وفي كل شيء تجد يسو عهناك ، إما سابقاً أو منتظراً أو مرافقاً لك في سيرك.

احتجب فى يسوع كطير بلتجىء إلى وكره الأمين . إن الطير متى ارتفع إلى العلو يأمن شباك الصيادين ، فحد أنت جناحى الرحمة الإلهية ، والأذرع القوية ، تنج من مخالب الأعداء الذين يكمنون لك فى الطريق « ارحمى يا الله ارحمى ، لأن بك احتمت نفسى ، وبظل جناحيك احتمى إلى ان نعبر المصائب، أصرح الى الله العلى ، إلى الله الحامى عمى ، ليرسل من الساء ويخلصنى » (مز ١٠٥٧ – ٣)

لا تستطيع أن نجوز البحر وتعبره بدون سفينة ، فخذ سفينة الوح فهى ممكنك من أن بجوز معبر الضيق وتوصلك إلى مينا السلام والراحة الابدية . كن كطفل كلا فزع بكى وطلب حصن أمه ، فاطلب أنت فى أزمنة الضيق والتجربة حصن الرحمة الابوي . القوقعة عند ما ترى أحداً نختق داخل صدفتها ، والقنفذ يختق داخل اشواكه ، فلا يقدر أحد أن يمسه ، فكن أنت كذلك ، عند ما ترى العدو . احتجب فى يسوع فلا يقدر أن بهاجك ، عند ما ترى العدو . احتجب فى يسوع فلا يقدر أن بهاجك ،

فلا يستعليع الوصول اليك ، وادخل الحظيرة فلا يفتك بك ذلك الذئب .

من له أجنحة الله ، لا يحتاج إلى سستر آخر ، ولا إلى قوة أخرى ، لان الاطمئنان بالرب والحماية به أفضل من الاقفال والمتاريس ، كثيرون من جابرة اسرائيل كانوا يحرسون سلمان وقت نومه ، ولكن هل استراح أكثر من داود أبيه ، الذي كان يتخذ الارض فواشسه ، والسماء عطاءه ، وكانت الاعداء تتبعه متعطشة لدمه . ما أحلى أن ينام الإنسان في حضن الرب ، تحرسه حمايته ، ان نومه يكون لدنداً ومريحاً ، لان الاطمئنان بالرب أنعم وسادة ي ، والاحماء فيه خير فواش ، وأدفا غطاء .

« مر الضيق دعوت الرب فأجابنى من الرحب ، الرب لي فلا أخل ، ماذا يصنع بى الإنسان ، الرب لى بين معينى، وأنا ساري بأعدائى ، الاحتاء بالرب خير من التوكل على إنسان ، الاحتاء بالرب خير من التوكل على الرؤساء ، كل الأمم أحاطوا بى واكتنفونى ، باسم الرب أبيدهم ، أحاطوا بى واكتنفونى ، باسم الرب

أبيدهم ، أحاطوا بى مشل النحل ، انطفأوا كنار الشوك ، باسم الرب أبيدهم ، دحرتنى دحوراً لأسسقط ، أما الرب فمضدنى ، قونى وترنمى الرب ، وقد صار لى خلاصاً ، صدوت ترنم وخلاص في خيام الصديقين ، يمين الرب صائمة بيأس ، يمين الرب مرتفمة ، يمين الرب صائمة بيأس ، لا أموت بل أحيا وأحدث بأعمال الرب ، تأديباً أدبى الرب وإلى الموت لم يسلمنى » وأحدث بأعمال الرب ، تأديباً أدبى الرب وإلى الموت لم يسلمنى »

# 

« جملت الرب أمامي في كل حين ، ألأنه عن يميني فلا أتزعزع
 لذلك فرح قلبي ، وابتهجت روحي ، جسدى أيضاً يسكن مطعئناً »
 ( مز ۱۱ : ۸ و ۹ )

« ولكنى دأعًا معك ، أمسكت بيدى اليمى ، برأيك تهدينى ، وبعد الى يجد تأخذى ، من لى فى الساء ومعك لا أربد شسيئًا فى الارض ، قد فى قابي ولحي ، صخرة قلبى ونصيبى الله إلى الدهر ، لانه هوذا البعداء عنك يبيدون ، تهلك كل من بربى عنك ، أما أنا فالاقتراب الى الله أحسن عندى ، جعلت بالسيد الرب ملجأي لاخبر بكل صنائعك » ( من ٣٣:٧٣ – ٢٨)

« لكن الله ممى كجبار قدير من أجل ذلك يعثر مضطهدى" ، ولا يقدرون ، خزوا جداً لا ينسى » ( ١١ - ٢٠ ) )

« قم يارب يا الله ارفع يدك ، لا تنسى المساكين ، قد رأيت لأنك تبصر المشقة والغم لتجازى بيدك ، اليك يسلم السكين أمره ، أنت صرت معين اليتيم » ( مر ١٠: ١٢ ـ ١٤)

« أمسك مجناً وترساً ، والهض إلى معونتى ، واشرع رمحاً وصد تلقاء مطاردى ، قل لنفسى خلاصك أنا ، ليخرَ وليخجل الذين يطلبون نفسى ، ليرتد إلى الوراء ويخجل المفتكرون باساءتى . أما نفسى فتفرح بالرب وتبتهج بخلاصه ، جميع عظامى تقول يارب من مثلك ، المنقذ المسكين ممن هو أقوى منه ، والفقير البائس من سالبه » ( مز ٣٠ : ٣ - ٤ و ٩ و ١٠ )

« من الأعماق صرخت اليك يارب ، يارب اسمع صوتى ، لتكن أذناك مصنيتين الى صوت تضرعاتى » ( مز ١٣٠ : ١ و ٢ )

« ارفع عيني إلى الجبال من حيث يأتى عونى ، معونتى من عند الرب الصانع السموات والأرض ، لا يدع رجلك ترل ، لا ينمس حافظك ، أنه لا ينمس ولا ينام حافظ اسرائيل ، الرب حافظك ، الرب ظل لك عن يدك الحيى ، لا تضربك الشمس في المهار ، ولا

القمر في الليل ؛ الرب يحفظك من كل شر ، يحفظ نفسك ، الرب يحفظ خروجك ودخولك من الآن وإلى الدهر » ( مز ١٢١ )

# الفصل الخسوري

الاستهانة بضيقات الحياة لأحل الملكوت

تشدد وتشجع ، ليتأيد قلبك بالرجاء الموضوع لك في السهاء ، « لأن آلام الزمان الحاضر لا تقاس بالمجد العتيد أن يستعلن فينا » ( رو٨ : ١٨ ) « إن كنا نتألم معه لكي نتمجد أيضاً معه» ( ع١٧) سوف تنتهي هذه الأحزان ، وتبتلع هاتيك الأوجاع وتلك الشدائد ، انه لقريب شروق شمس ذلك اليوم ، وطلوع فجر الحياة الأبدية • تقوُّ أيها الحبيب وتشجع بالرجاء ، ولا يضعف عزمك ولا توهن المصائب قواك « انكم ستبكون وتنوحون والعالم يفرح ، أنتم تحزنون ولكن حزنكم بتحول إلى فرح ، المرأة وهي تلد تحزن لانساعها

قد جاءت ، ولكن متى ولدت الطفل لا تقدر تذكر الشدة لسبب انفرح ، لابه ولد إنسان فى العالم ، فأنتم كذلك عندكم الآن حزن ، ولكنى سأراكم أيضاً فتفرح قلوبكم ، ولا ينزع أحد فرحكم منكم» ( يو ١٦: ٢٠ – ٢٣) « لا تضطرب قلوبكم أنتم تؤمنون بالله فآمنوا بي » ( يو ١٤: ١)

إن كلَّ آلام الحياة الحاضرة لا توازي ذرةً من بهاء اللكوت. بل عند ما يشرق فجر ذلك اليوم السعيد يتبدد ليل هاته الحيَّاة ،ولا نعود نذكر ماقاسيناءمن التعب والضنك اليس هناك حزن،ولاوجع ولا ألم ولا بكاء ، بل هناك كل ما هو مفرح وسعيد إلى الابد . بنو اسرائيل لما خرجوا من أرض الصيق لم يعودوا يذكرون شـيئاً من باواهم وأتعالهم ، بل أخذوا صنوجهم ودفوفهم ليرقصوا فرحين مسرورين . إن نظرة واحدة في مهاء وجه يسوع ربنا المتألق ضياءً وعِداً سوف تبدد كل آلام الحياة ، بل ان كل الضيقات والتحارب والاتعاب، لا تساوى نظرةً في ذلك الوجه الانيس المبارك، فتشدد وتقوُّ مهذا الوعد ، واصطبر قليلا ، وجاهد وانتظر الرب ، وان

تعبت هنا يســــــيراً، فسوف تنال هناك مجداً أبدياً لا ينعت ولا ينتهي ، إن بلايا هاته الحياة لاتدوم الازماناً قليلا ، وستكون نهاية لهذه الشرور ، ستأتى ساعة فها يزول الأنينُ وينتهي كل تعب ونصب ، ويتبدد كل شيء مع الزمان . تأمل في المجد المعد في أفراح السهاء، واستهن بكل آلام الحياة الحاضرة، وفضَّل أن تتحمل كل ضيقات العالم حبًّا في ذلك البهاء . تأنَّ واصبر واحتمل المشقات بدعة وسكون ، لاجل يسوع ، واعلم أن ساعة الاستراحة قريبة جداً « لذلك لا نفشل بل وإن كان إنساننا الخارج يفني ، فالداخل يتحدد يوماً فيوماً ، لان خفة ضيقتنا الوقتية تنشيء لنا أكثرفأ كثر ثقل مجد أبديًا ، وبحن غير فاظرين الى الاشياء التي ترى ،بل الى التي لاَّتُرى ، لان التي تُرى وقتِية ، وأما الني لاَّرى فأبدية » (٣ كوع : ١٨.١٦) «أنتم الذين بقوة الله بحروسون بايمان لخلاص مستعدأن يعلن في الرمان الاخير ، الذي به تبهجون ، مع أنكم الآن إن كان يجب تحزنون يسيراً بتجارب متنوعة ، لكي تكون تركية إنانكم ، وهي أثمنَ من الذهب الفاني مع أنه يمتحن بالنار ، توجد للمدح

والكرامة ، عند استعلان يسوع المسيح » ( ١ بط ١ : ٥ – ٧ )

« أيها الاحباء لا تستغربوا البلوى المحرقة التي بينكم حادثة ، لاجل امتحانكم كأنه أصابكم أمر غريب ، بل كا اشتركتم في آلام السيح ، افرحوا لكي تفرحوا في استعلان مجده أيضاً مبتهجين ، وان عيرتم باسم المسيح فطوبي لكم ، لان روح المجد والله محل عليكم » (١ بط ٤ : ١٢ — ١٤)

« طوبی للرجل الذی محتمــــل التحربة ، لانه إذا ترکی ینـــال اکلیل الحیاة الذی وعد به الرب للذین محبوبه » ( بــع ۱ : ۱۲ )

« فاشترك أنت فى احمال المشقات كندى صالح ليسوع المسيح ، ليس أحد وهو يتجند برتبك بأعمال الحياة ، لكى يرضى من جنده ، وأيضاً أن كان أحد يجاهد لا يكلل ان لم يجاهد قانونياً ، يجب أن الحراث الذي يتعب يشمرك هو أولاً فى الأثمار ، ان كنا نصير فسنملك أيضاً معه » ( ٢ فى ٢ : ٥ س - ٢ و ١٢ )

« من سيفصلنا عن محبة المسيح ، أشمدة ، أم ضيق ، أم اضطهاد، أم جو ع، أم عرى، أم خطر، أم سيف، كما هو مكتوب إننا من أجلك عات كل النهار ، قد حسبنا مثل غنم للذبح ، ولكننا في هذه كلها يعظم انتصارنا بالذي أحبنا ، فاني متيقن أنه لا موت ، ولا حيوة ، ولا ملائكة ، ولا رؤساء ، ولا قوات ، ولا أمور حاضرة ، ولا مستقبلة ، ولا علو ، ولا عمق ، ولا خليقة أخرى ، تقدر أن تفصلنا عن محبة الله التي في المسيح يسوع ربنــــا » (رو ۸: ۳۵ – ۲۹)

# الفصل الحادي والخسون الاحتشام والادب وحسن السميرة

كن محتشهاً ومهذباً وأنيساً في جميع افعالك وأقوالك وفي جميع تصرفاتك ، ولا تدع شيئًا فيك يسب عثرة لأحد ، وكن مثلاً وقدوة في كل فضيلة وكمال، لأن هذا يفيدك لبنيان الآخرين، ولَيكن سيرَكُ على الدوام امام الجميع بتواضع ودعة وبشاشة ولطف ، ووقار ورصانة وهيبة ،وسكون وهدوء ورزانة وكمال ، لأن ظواهر الإنسان الرصينه تدل في الغالب على جمال النفس وكمال الأخلاق، وتقوم قام واعظ يظهر آداب الديانة المسيحية وقداسة سيرتها . كان الوثنيُّ في الأحيال الاولى إذا قابل رفيقه الوثنيَّ مثله ورآه محتشها وديعاً ، يبادر، بالقول: هل قابلت مسيحياً في الطريق ؟ لأن منظر المسيحين وسبرتهم كانت تقطر دعة وخشوعاً وتسيل آداباً وكمالا ، وكانوا يطبعون في غيرهم صورة الوداعة والأحتشام عجرد اللقابلة ووقوع العين على العين ، فما بالكلاتقتني آثارهم ، وتسير في طريق الكمال التي ساروا

فيها ، إن ممدن الجَرس ُيُمرف من رئين صوته ، فاحذر لئلا تمكونَ غريبًا عن رعوية اسر ائيل بسيرك وساوكك

إن قيمة المرء في هاته الحياة والحياة الأخرى ليست بما بدخره من الأموال، ولا بما يملك من قوة ، ولا بما يحسل عليه من ألقاب الشرف ، بل بما في نفسه من الصفات الحيدة والأخلاق الفاضلة ، كالتواضع والدعة والمروءة وعزة النفس وطهارة القلب وسلامة الطهرة

لتكن صفاتك الظاهرة طبيعية فيك ، ولا تتصنع شيئاً ، ولا تلب ثوب الرياء ، لأن ثوبه شفاف ومهما أخنى الانسان قبائحه فلن تخفي على الكثيرين بل تأبى إلا الظهود ، على الها إن خفيت على الناس فلا تحنى على الله . إن ظواهرك بدل على ما في باطنك وأنه لينطبع على وجهك ، فما تكنه من الخصال إن صالحة وإن سيئة ، يقرؤها الجميع على محياك وفي عينيك وتظهر آثارها في هيئتك . نا تنظام دقات الساعة يُعرف إتقامُنها ، كذلك من إنتظام سيرك الخارجي واحتشامك الظاهري تعلم استقامتك ونقاء سريرتك، وقد بين لنا

الروح القدس على لسان الحكيم ظواهر مايكنه قلب الشرير بقوله « الرجل اللئم يسمى باعوجاج الغم ، ينمز بعينيه ، يقول برجليه ، يشير بأصابمه ، في قلبه أكاذيب ، يخترع الشر في كل حين ، يزرع خصومات » ( ام ٢ : ١٢ – ١٤)

اعلم أن للقلب أبوابًا تدخل المؤثرات منها إليه ، وهذه الأبواب هي الحواس الظاهرية ، وبدومها لا تعرف النفس من تلك المؤثرات شيئاً ، فكل ما تراه أو تسمعه أو تلمسه أو تذوقه أو تشــمه تشعر مه نفسك حالا. واكثر الحواس تأثيراً على النفس حاستا النظروالسمع، هَا تشاهده بعينيك أو تسمعه بأذنيك يرتسم سريعاً داخل قلبك، إذاكانت النظورات والمسموعات حسنة كانت تلك الرسوم والأشكال التي تنطبع في النفس على قدرها ، وبعكس ذلك إذا كانت الحواس تنقل إلى قلبك مرئيات دنسة أو مسموعات رديئة يكون ما في قلبك صورة ما أوصلته إلى نفسك حواستُك ، وكما أن الدار المفتوحة أبوابها على الدوام للخارج والداخل بلا انتظام ، يستحيل أن يكون شيء فيها في مأمن ، كذلك إذا كانت النفس بلا أقفال تدخل إليها

الأفكار الدنسة والصور القبيحة المنظر ، ويستحيل علمها أن تجد هناك هدوءاً وسكينة وسلاماً ، بل تكون فلقاً ومضطرباً ، فصن نفسك واحرص على حواسك أن تتقبل ما هو دنس وبجسوشرير. كن محتمة واحترم مقام كل انسان ، واقتبس خصالا محمودة حقيقية ، وأظهرها بطرق مستظرفة ومتواضعة ، واهرب من مجالس الهزؤ والمناظر غير اللائقة ، وكن أنيساً بشوشاً في معاشراتك ، ولا تتمود الكا بة وتقطيب الوجه لئلا ترعج الذين يعاشرونك ، واقض أمورك كام المهدوء وسكون بعدفهم وتدبير دون غيظو غضب، واخجل واستح داً ما من الشر في أفعالك وأقوالك واحفظ ذهنك نقيساً ، والحلس مع الصالحين .

# الفصل الثانى والحنسون التواضع

التواضع أجل الفضائل وأشهاها وأجلها وأسماها ، والكبرياء سببُ الخطية ، وعلة السقوط ، وأصل الشرور ، التواضع هوالدواء الذي به شفاؤنا ، أتريد أن تعرف التواضع ؟ أعرف من أنت ، وابحث ذاتك تجد أنك لا شيء ولا تستحق شيئاً ، لأن كل شيء من الله فلا تسلب حق الله بكبريائك ، لأن كل ما عندك ولديك هو من واهب العطايا ، فان كان فيك نور فهو ليس منك ، بل من مفيض الأنوار وموزع النعم

التواضع أس الفضائل، وأساس المحبة، ومينا ، الوداعة، ورباط الكال، وهو مقاوم الغضب، ومهذب الروح، ومدخل السلام الى النفس، وهو أساس الطاعة، وكال الحكمة، وطريق المسيحي، به تستنير النفس، ويستضىء العقل، وهو كنز مملوء بالحكمة لايسلب ولايسرق، وبابر للفضية، ومفتاح الراحة والنعمة، وقفل المكال، ورباط للصلح

والسلام ، وحفظ للمحبة ، وإناءٌ مفمٌ بهدوء الضمير ، وينبوع لكل فضيلة .

تعلم التواضع فتصبو نفسك إلى الفضائل ، فانك إن كنت متواضماً تحفظ جميع سنن الله ونواميسه بلا تمب ولاعناء ، ويكون إيمانك قوياً ، ورجاؤكُ تَابِتاً . واعلم أنك لا تستحق شيئاً لذانك ، وأنك مِن عدم وإلى العدم وحينئذ تلقى رجاءك على الله الذي من قبله وباستحقاقه نلت ماعندك . إن تواضعك بجملك محباً حقيقياً لاخداع ولا رياء عندك ولا غش ولا مكر ، لأن المحبة بالتواضع تجعلك تفرح لخير القريب، وتسر لنجاح الغير . المتواضع لا يحسد من يحوز مواهب أو خيرات لا يملكها غيره ، ولا بذكر نقسائص الغير أو يؤنب الآخرين على زلات قد يسقطون فهما ، بل يلتفت إلى زلات نفسه ونقائصه ، فإن كنت متواضيعاً تحب الآخرين من أعماق قلبك وتحترمهم وتكرمهم وتعاشرهم معاشرة جميلة ، بلا غضب ولا احتقار ، وتعيش في سلام ، لا بهمك إن كنت منسياً وغيرك قد طبقت شهرته الآفاق ، أو كان غبرك في أسمى الوظائف وأنت في

أحقرها وأدناها ، وتتحتمل بصبر وطول آناة كل ما يصيبك من التحارب، مقرأ بضعفك، مسميناً بذاتك، عالماً أنك أهل لكم تجربة ومستحق حتى تضرب بالسياط ، إنك إذا كنت متواضما تحتمل كل ذلك بصمت وسكون ، بلا ضجر ولا تذمر ، بل تقول مع الذي « لكنني أراف الرب أصبر لأله خلاصي ، يسمعني إلهي أخطأت إليه » ( مي ٧:٧ — ٩ ) إن كنت متواضعاً تنل السلام والراحة والهدوء والسكينة ، لأن الدعة لا تقبل الخصام ٬ والتواضع ينفر ومهرب عند المشاجرة ، لأن الخصام إنما يصــــر بالـكــرياء » ( ا م ۱۷ : ۱۰ ) « وأما الودعاء فيرثون الأرض » ( مت ٥ : ٥ )

لا تظن أن التواضع هو قول الأنسان إلى متواضع وحقير، ولا تتوهم أنه فى لبس الملابس الحقيرة الرثة ، ومعاطاة الاعمال الوضيعة ، لا نه لو كان ذلك هو التواضع لأمكن لكل إنسان أن يكون متواضعاً ، ولا تحسين أنك متواضع إذا ماكنت هاديء الطبع منخفض الصوت مطرق الرأس ، ولسكن يعرف تواضعك الحقيق

مر قوة صدرك على الإهابات لا جل الله ، ومن احتمال التحارب بصبر ، ومن خشوعك أمام الرب ، وانسحاق روحك في الداخل ، ومع فتك حقارة ذاتك ، حينئذ تكون متواضعاً حقاً . تأمل في ذاتك ، ما ذاكنت ؟ وماذا أنت الآن ؟ وماذا تكون فما بعد؟ ألا فاعلر أنك كنت عدماً غير موجود ، وحين وجدب تكونت من مادة حقيرة دنيئة ، وأنت الآن جسد حقير بال مفهم بنتالة ، ونفس مسكمنة رازحة نحتَ أثقال لا حدَّ لها . تأمل في الأزهار والأشحار فأنها أجمل من جسدك ، أما تخرج الأشجار زيتاً وأثماراً لديذة شهية ورأئحة عطرة ، وأما جســدك فينتج أقذاراً وأوساخاً ، تأمل نهاية حيانك ، ألايعود جسدك هذا إلى تراب ورماد ، فعلامَ تفتخر وأنت تراب؟ وبمَ تتعالى وتتكبر وأنت رماد ، ماهي حياتك؟ «انها بخار يظهر قليلاً ثم يضمحل » ( يع ٤:٤) أنظر إلى جسدك تجده كعشب يدبل ، وكزهر الحقــــل بيبس ، أنظر الى آمالك الدنيوية ترَها هابطة الى القبر بغير رجاء ، أبحث عقلك تُجده ضعيفاً" غير قادر على ادراك الامور كلها فهي لا تقع تحت حصر ، وفتش

قلبك تجده قارعًا وخالياً ونجساً ، والتفت الى حواسك تجدها ضعيفة، وكل ما فيك حقير ولا شيء فيك يستحق الكرامة . ما أنت في هذه الحياة الاكورقة تحركها الريح، وكريشة في مهب الهواء تارة تؤلمك التحرية ، وحينكاً يحزنك الضيق والعسر ، مرة يحركك الغضب، وأخرى تأميرك الخطية، آونة يرفعك الكبرياء، وتارة يزعجك الخوف ، وترهبك مصائب الدهر ، وطوراً تتبع أهواءَك ، ما حياتك سوى سلسلة أتعاب وشقاء ، فما أضعف الإنسان وأوهى قوته ، وأشد ذله ، أنه عبدضعيفُ ذليل أسير لا مياله وعاداته ،خاضع لارادته وملكاته ، ومع ذلك يتعالى ويظن أنه شيء « تواضع قدام الرب فيرفمك » (يع ٤ : ٠٠) « لان الله يقاوم المستكرين ، وأما المتواضعون فيعطيهم نعمة » ( يمع ٢ : ٦ ) « قبل الكسر يتكبر قلب الإنسان، وقبل الكرامة التواضع» ( ام ١٨: ١٢ ) « الله ينظر الى المسكين والنسحق الروح » ( ا ش ٣٦ : ٢ ) « هڪذا قال العلى المرتفع ساكن الابد القدوس اسمه : في الموضع المرتفع القدس أسكن ، ومع المنسحق والمتواضع الروح ، لاحيبي روح

المتواضعين ولأحبى قلب المنسحقين » ( ا ش ٥٠ : ٥٠ )

إن المتواضع مع احتقاره لنفسه ، واستصفاره لذاته عجده ربه ، ومع أنه بهرب من التعالى ، ويضع ذاته ، فالله يرفعه ، وهو يهرب من المجد والمجد يتبعه ، لان الرب يكرم الذين يكرمونه ، والتواضع كالمسك كلما أخنى وحفظ ، عبقت رأمحته وانتشرت . قالت السيدة المذراء : تعظم نفسى الرب وتبتهج روحي بالله مخلصى ، لانه نظر الى انضاع أمته ، فهوذا منذ الآن جميع الاجيال تناوبني » ( لو ١ : ٢٩ - ٨٤)

التواضع رفع حنة · وملّـك داود على كرسى اسرائيل ، وجمل استير زوجة للملك أخشو يروش ، وبه ارتفع يعقوب على أخيه عيسو ، وبه يصعد وبرتق القديسون .

# الفصل الثالث والخسوت نصائح للاتضاع

لاتظهر لأحد ماتعمله من الخبر ابتغاء المجد من العالم ، ولا تعمل عملا، أو تتكلم كلاماً طلباً لمدح الناس، لئلا تسمع السيد يقول لك، «الحق أقول لك إنك قد استوفيت أجرك» بل اهرب من كل ما ىسى لك السكبرياء. وكن محباً للتواضع وافرح متى حصل مايضعف من تشاخك ، ولا تشتهى أن عدحك أحد ، إن مدحت على شيء أتيته فاجمل المديح وسيلة لازدياد تواضعك ، وافرح بالشكر لغيرك ، ولا تمل الى الحسد ، بل تعلم الغيرة المقدسة والنشاط ، ولا يكن بغيتك رضا الناس ، بل ليكن رضوان الله أمام عينيك ، لتحوز رضى الله والناس ، ووجه عزيمتك في كل أعمالك أولاً لمجد الله ، ولا ندع قلبك يفتخر بأعمالك ، بل ليتعظم الرب وحده في نفســك وقل « لأن منك الجميع ومن يدك أعطيناك ، إنما هي من مدك ولك الكل » (١ اي ٢٩ : ١٤ و١٦ )

أطرد من قلبك الميل الى الزهو والكبر والمجد الفارغ ، ولا تمتنع لاجل خير القريب ومحبته أن تقدم للفرر خدمة مستحقرة ، وافهم حيداً أن كل ماتمتلكه على الارض ليس هو منك ، بل كل ما عندارُ من خير أو عطية صالحة من لدنأ بي الأنوار، وليكن قلبك متواضعاً ووديماً ، ولا تقابل الشتيمة والشر إلا الوداعة ودماثة الاخلاق، وتخلص من ضررالغير لك بالهروب،أو بالصبر،أو بالحلم،أو بألفاظ عذبة،وكن حلياً وديماً لكل الناس، ولتكن وداءتك خالية من الضعف، سر مع اخوتك ورفقائك وجميم معاشريك بالمحبة، وعاملهم بالوداعة والتواضع ، وكن خادماً لهم ، وكلهم بلطف وحادثهم ببشاشة واحترمهم من كل قلبك وقدمهم في الكرامة ، وكن مثالا **لهم فى ا**لدعة والتواضع . واقبل من يد المناية الألهية كل ما يحل بك بصبر جميل ، عالماً أن الله هكذا أراد

التواضع أفضل من العلم ، رجل فقير قليل المعرفة ومتواضع ، أفضل بكثير من فيلسسوف غنى متكبر ، فاجتهدكي تكون عيشستك سالحة أفضل من ازدياد معارفك بدون فضيلة ، واعلم أن الفضيلة أوفع مقاماً ، وابعى رونقا من العلم .لا يرتفع قلبك ولا تستعل ولا

تتعظم فان المتكبر ممقوت من الله والناس . ولا تفتخر بعلم ولا تتباءَ بصناعة ، بل الأحرى بك أن تتعلم التواضع ، واعلم أنك لم تنل شيئًا بقوتك وأنما أعطاك الرب. إنك متى توهمت أنك حاصل على مقدار وافر من الفطنة والمعرفة فانظر أنه ينقصك أمور كثيرة لا تعامياً ، وإذا امتلاً عقلك بالعلوم والمعارف فتأكد أنك لا تزال على شاطىء بحر العلوم الواسع تجمع أصدافها ، واعترف بجهلك وقصورك ، ولا تظن بنفسك شيئًا ، واحسن ظنك بالآخرين ، لأن معرفتك ذاتك ، وحسن ظنك بغيرك حكمة بالغة وفضيلة سأمية . وإذا رأيت انسانًا وقع في زلة فلا تؤاخذه سريعًا ، بل اطلب له النهوض من عُثرته ، لانك لا تعلم ماذا يصادفك أو يلم بك واذا شاهدت آخر سقط في جرم كبير فلا تتوهمن أنك أفضل منه ، لانك لا تعلم هل تثبت على الخير أو تقع في التجارب ، فكلنا ضعفاء ومفتقرون لمعونة الرب لحفظنا من فخاخ الاستعلاء والكبرياء، ان رأيت في نفسك منقصة أو أمراً يحتاج الى الاصلاح فلا بمنمك الكبرياء من اصلاحه ، ولا تدع فرصة للاستعلاء لنريد فساد ما تريد اصلاحه

اقبل نصح الآخرين بكل شكر ، واجعله وسيلة لاصلاح ذاتك ، وإن نصحت إنساناً فليكن عجبة وتواضع ووداعة ، وكن قدوة للجميع ،كي تعلن أن المسيحية قد جعلتك وديماً شفيقاً ذا أخلاق هادئة ، وحياة سعيدة .

كن متواضعاً مع الكبير والصغير ، وديعاً أمام كل طبقة تصر محبوباً من الله والناس، ولا تعجب بنفسك إذا حزت أمراً حسناً ، بل مجد الله الذي وهبك تلك العطية وانعم عليك بهذه النعمة ، ولا نفتخر بجمال وجهك ، ولا بقوة شبابك ، لان الشباب والجمال زائلان، وبمرض يسمسمر تذهب نضارة الوجة، وتضعف قوة الإنسان. ولا تفتخر بأموالك إن كانت وافرة، فقد يلحقها الصدأ ويسرقها السارقون ، ولا تتباهَ بأقاربك وأصدةائك لأنهم أشراف وأقوياء، ولا تتكلم عن مفاخر أسرتك، بل ليكن مجال فخرك أنك تعرف الرب الذي مهم كل شيء لمتقيه . ولا تحسبن " نفسك فضل من غيرك لئلا تحتقر في أعين الجميع ، فالله ممقتك والناس ننفر من حولك وتشمئز منك ، بل عد ذاتك أقل من الجميع ، وان

كان لديك شيء حسن فاعتقد بأن عند غيرك أحسن منه ، ولن يضرك إذا اتضمت نفسك لكل انسـان ، ولكن يضرك إذا ارتفعت على بعض الناس ، لاتحب الظهور عند العظماء والكبراء وكن جذلا مسروراً ععاشرة التواضعين والسذج، ابتعد عن الرياء بعدك عن الأفعى ، واطرد مر · \_ قلبك النفاق ، وليكن ظاهرك كداخلك ، ولا تسمح لنفسك أن تعرف الخداع والنش . ولا تحتقر أحداً من الناس أو تهنه أو تستهزىء به ، لا صغيراً لصنه ه ، ولا فقيراً لفقره ، لئلا تعتبر معيراً لخالقه ، بل راع ِ شرفَ الجميع وشعورهم على السواء ، إذا رأيت عاجزاً في الطريق فقـُدْه إلى حيث يشاء ، ولا تستنكف ذلك ، لا تستعف من خدمة صغيرة تفرضها عليك الفضيلة والإنسانية مدعوى أنها حقيرة ودنيئة ، باكر, مثالا للجميع في خدمة غيرك عالماً أن سيدك ما جاء لُيخد م بل ليخد م (مت ۲۰: ۲۸ )

رُر المحبوسين ، وتفقــد الرضى ، وأضف الغرباء، وواسِ الفقراء، وساعد الضعفاء، وعزّ قلوب المحزونين واجبر صـــــدع

المنكسرين ، وأغث لهفة المتضايقين والمنكوبين ، وتأنّ وارفق بحال المساكين ، واطلب السماح ممن أسأته ، وبارك على من يصهدك ، وأحب الذين يسيئون اليك ، وإن احتقرك الناس وعيروك على هذه الحصال المقدسة ، فافرح وسر لان أجرك تضاعف ، واستحققت جزيل الثمن في السموات

# الفصل الرأبع والخسون شر الكبر

الحسير أساسُ الشر ، وهو متولد من القلب المتعاظم ، مبعد عن الله ، سسائق إلى الهلاك، مبط للمبادة . مغر على الرذائل ، وحائل دون الفضائل ، سم دفين ، وطاعون خنى ، والله الحسد ، والغدر والخيانة ، لص سارق مجد الله ، وهو من اختراع الشيطان ، محتقر لدى الله والناس ، يجعل الإنسان يفشش عن نقائص الآخرين،

وان هو إلا علامة فساد القلب ، ودايل على جدب الروح وحرسامها من النعمة ، فما أشنع َ هذه الرذيلة وما أقبح صورتها ، أنها وحش كاسر مفترس مبيد لسائر الفضائل ، ونار محرقة للجزاء ومجففة ماء النعمة .

أما أسقط الكبر ملائكة كانوا كواك الصبح يترعون ، أما أنزل الترفع والاستعلاء مقام آدم وسلبه النعمة حين أطاع العدو طمعاً في الألوهية ، أما حط أقواماً ، ودك ممالك وقو ّض عروشاً ، ألم تر أن كثيرين بعد أن كانوا متسامين في الفضيلة أصبحوا كالخفاش الذي لا ري ضوء المهار وشمس الظهرة ، وقد أسقطهم التشامخ من مرتبتهم السامية ، وحطهم من مقامهم الرفيع فاضمحلوا وفنوا وباد ذكرهم. إنه لص يسرق وينهب ويسك ويختلس ما لله وينسبه لنفسه المحتقرة الدنيئة ، فالمتكبر بريد أن يشارك الله في محده ، فيامن يحمون الكبرياء والسؤدد والمجدّ لتصبروا مثل الله ، انظروا الى يسوع تروا أنه كان رجل أوجاع، ومختبر الأحزان، ولد في مذوَّد البقر، وعاش عيشة الفقر والذل ، بحياة مملوءة تواضعاً ووداعة كي يحطم ڪيرياءكم ، ويكسر تشامخكم

لا تعتد بداتك في شيء من الأشياء ، لأن بطرس الرسول ما كان ايسقط لو لم يعتد بداته قائلا « وإن شك فيك الجيع أنا لا أشك أبداً » ( مت ٢٦: ٣٣ ) « قلت في طمأ نيسي لا أترعزع ، حجب وجهك فصرت مراعاً » ( مز ٣٠: ٢ و ٧ ) لا تنسب لنفسك شهيئاً ، ولو حصلت على كل المواهب المادية والروحية وتساميت إلى أقصى درجات الفضيلة ، ولو أعطيت مواهب الروح القدس السامية ، كاقامة المولى ، وإخراج الشياطين ، وشفاء المرضى، لأنك لم تهب نفسك هذه المواهب ، واحذر أن يرتفع قلبك ، وتأخذك الكبرياء فتسقط وتكون فضائلك سبباً اسقوطك ، وقيامك واسطة لكسرك

علامَ تفتخر أيها الإنسانُ ، وليس لك في ذاتك شيء ، بل كل ما لديك من الله ، فهل تفتخر أنت على الله « هل تفتخر الفأس على القاطع بها ، أو يتكبر المنشار على مردده ، كأن القضيب يحرك رافعه ، كأن المصا ترفع من ليس هو عوداً » ( اش ١٠ : ١٥ ) ما أنت إلا كمود لا يتحرك وحده ، إنما أنت في بد الله يحركك كيف

شاء، ومتى شاء، وبقد رما يشاء، ألم يختر الله الذين بشروا باسمه من عامة الناس وأدنياء العسالم، نعم « اختار جهال العالم ليخزى المختاء، واختار الله ادنياء العالم والمختار الله ادنياء العالم والمزدى مهم وغير الموجود، ليبطل الموجود، لكى لا يفتخر كل ذى جسد أمامه » ( ١ كو ١ : ٢٧ )

« إن ظن أحد أنه شيء وهو ليس شيئاً قاله يغش نفســـــه » ( غل ٢ : ٣ )

« إن كان أحد يظن أنه يعرف شيئاً فانه لم يعرف شيئاً بعدكما يجب أن يعرف ، ولكن إن كان أحد يحب الله فهذا معروف عنده » ( ١ كو ٨ : ٢ و ٣)

« ولكن لنا ثقة مثل هذه بالمسيح لدى الله ، ليس أننــــا كفاة من أنفسنا أن نفتكر شيئًا كأنه من أنفسنا ، بل كفايتنا من الله » ( ٧ كو ٣ : ٤ وه )

# الفصل الخامس والخسون المحد الساطل

المجدُّ الماطل شر خني ، ورباء مستور ، وطاعونُ مبيد ، ودود يفسد الأعمالَ الصالحة ، وغرور كاذب يمثلنا بغير ما نحن عليه ، ويخيلُ لنا فضائلَ ومواهبَ لست فينا ولا نعرفها ، ويخني عنا ما نحن عليه من الضعف ، هو لص سارق يختلس كل أمتعتنا ، ويسلمنا كل عاد جيدنا. فاحذره أمها الحبيث ، لأنه دليه أ الترفع وأثر من أثار الكبرماء ، واحترس لذاتك لئلا تكون سالكاً السلوك الحسن في فضائلك ويسرقها منك المجد الباطل ، فتغرق وأنت في الميناء ، وتنب وأنت في محل الأمن ، وإلا كنت كانسان ملاً سفينته بيضائع أثمينة ، وترك فيها ثقباً صـــــغبراً دخل منه الماء فأغرقها . حين يمدحك أحد على فضيلة فيك ، فاذكر أن خطايا ونقائص عدةً لاتزال متغلبة عليك ، حينئذ تجد نفسك غير مستحق لذلك المديح ، واعلم أن الفضيلة لا تجتاج إلى مجد الناس ، لأن هذا

المجدالباطل عدو للحق ، وغرض للكذب ، وحليف للرباء والنفاق ، لأنه يحبب للانسان التقدم في صدور المجالس ، وهو وحش كثير الأنياب ، أو أناء مثقوب لا يحفظ ما يوضع فيه من الفصيلة ، وأعمال صاحبه كدخان يتبدد ويضمحل في الهواء ، فاحترس من المجد الفارع لأنه عدو ماكر ولص سارق يختلس منك ما اكتسبته من الفضائل ، ويلج نفسك بخفة ويقضي هناك وطره دون أن تحس به

قال القديس غريغوريوس « المجد الفارغ لص محنى متنكر يرافق المسافركاً له مثله عابر سبيل ، وبعد ذلك يختلسه ويقتله حيما يكون أقل حرصاً على ذاته ويظن أنه في سلماه » . وقال عنه القديس باسيليوس « إنه يختطف الكنوز الروحية بحلاوة وعدو أنفسنا فلدة »

إذا زينك الله بفضائل سامية لا تتلفها وتفقدها بالمجد الباطل ، أَسَعد ما تعبت وكابدت العناء الشديد تصير نفســك بهذه الرذيلة خاسراً ولا تملك شيئاً . عالج هذا الداء بأن تفعل كل شيء لمجد الله ،

وليكن قصدك رضا الله عن عملك ، ولا تكن كنبوخد نصر الذى انتخر وقال « أليست هذه بابل العظيمة التى بنيها بقوة بأسى » ( دا ؛ : • • ) بل كن كشمشون الذى قتل الأسد ولم يخبر أباه وأمه ( قض ١٠٤ - ٦ ) إن سممت مدحاً من أحد أعط الرب محد اسمه الذى يليق له وحده . قالت حنة أم صموئيل « لا تكثروا الكلام العالى المستعلى ، ولتبرح وقاحة من أفواهكم ، لأن الرب إله عليم وبه توزن الأعمال ، يقيم المسكين من النراب ، يرفع الفقير من من الزبلة للجلوس مع الشرفاء ويملكهم كرسى المجد » ( ١ صم ٢ : ٣ و ٨)

أريد دواء ناجماً يشفيك ويحفظك من المجد الباطل ؟ وجه نيتك فى كل ما تعمله لمجد الله الأقدس . فبقدر ما تصفو نيتك تكون أعمالك أكثر استحقاقاً للثواب لدى الرب « سراج الجسد هو المين فان كانت عينك بسيطة فجسدك كله يكون نبراً ، وان كانت عينك شريرة فجسدك كله يكون مظلماً » ( مت ٢: ٣ كانت عينك النية «فأن كان الأصل مقدساً فكذلك الأغصان»

( رو ۱۱:۱۱ ) وانَ فسدت أصول الشجرة لا تنبت سوى الحطب القابل للحريق

«لله وحده الكرامة والمحد» (١ تي ١: ١٧) » ومحده لا معطيه لآخر » ( ا ش ٤٠ ٪ ٨ ) فمن أراد المجد في العالم فيو شيطان يسلب حقوق الله . « لس لنا يارب ليس لنا لكن لا سمك اعط مجداً » ( مز ١٠١٥ ) « إن كنتم تأ كلون أو تشربون أو تفعلون شيئًا فافعلواكل شيء لمجد الله» ( 1كو ١٠: ٣١) « إن كان يتكلم أحد، فَكَأَ قُوالَ الله ، وإن كان يخدم أحد ، فكأ نه من قوة عنحها الله ، لكي يتمجد الله في كل شيء بيسو ع المسيح ، الذي له المجد والسلطان إلى أبد الآبدين آمين » ( ١ بط ٤ : ١١ ) فاذا قرأت ، أو علمت الناس؛ أو أنذرت بكلام الله؛ أو خدمت الآخرين ، أو سعيت في الخير ، فاعمل كل شيء لمجده تعالى « خادمين بنية صالحة كما للرب لىس للناس » ( اف ٧:٦ )

# الفصل السادس والخمسون عدم مدح الإنسان ذاته

قال الحكيم « لميدحك الغريب كلفك ، الأجنى لا شفتاك » ( ام ۲۷ : ۲ ) وقال « طلب النياس مجد أنفسهم ثقيل » ( ا م ٢٠ : ٢٧ ) إن من يتفاخر بأعماله الصالحة ، ويتمدح بهما ، غبر ذاكر نقائصه ، يشبه من يخرج دمه الحيد ، ويبق لنفسه الدم الفاسسد، فيا من عدم ذاتك لتعطى المجد لنفسك ، أتظر أنك باظهار أعمالك تتزامد محبة الناس لك . لعمرى إنهم يستخفون بك ويحتقرونك ، لأنك ممحد ذاتك ، وإن كانوا يعدونك عاقلاً رزْيناً يحسبونك خفيفاً طائشاً فاخف فضائلك واستركل أعمالك الخبرية، ولا تدع لسانك يذكر منقبة واحدة تمتاز بها عن غيرك، ولاتكن مفتخراً على الله والناس ، على مثال ذلك الفريسي الذي وقف أمام الله وقال « اللهم أنا أشكرك أنى است مثل باقى الناس الخاطفين الظالمين الزناة ولا مثل هذا العشار ، أصوم مرتين في الأسبوع وأعشر

كل ما أقتنيه » . ولكنه لم يحصل على فائدة ، بل أن العشار تبرر بتواضعه أمام الله « وذهب إلى بيته مبرراً ، دون ذاك ، لأن كل من يرفع نفسه يتضع ، ومن يضع نفسه يرتفع » ( لو ١١ : ١٨ – ١٤ ) قال الحكيم « أكثر الناس ينادون كل واحد بصلاحه ، أما الرجل الأمين فمن يجده · من يقول إلى زكيت قلبي تطهرت من خطيتي » ( ا م ٢ : ٢ و ٨ )

قال المخلص « متى دعيت من أحد إلى عرس فلا تنكى ع في المتكأ الأول ، لعن أكرم منك يكون قد دعى منه ، فيسأنى الذى دعاك واليه يقول لك اعط مكاناً لهذا ، فينئذ تبتدى ع أخذ الموضع الأخير ، حتى بل متى دعيت فاذهب واتركى ع في الموضع الأخير ، حتى إذا جاء الذى دعاك يقول لك ياصديق ارتفع إلى فوق ، حينئذ يكون لك محد أمام المتكثين معك ، لأن كل من يرفع نفسه يقضع ومن يضع نفسه برتفع » (لو 18 : ٨ — ١١)

# الفصل السابع والخمسون عدمُ التفاحر بشرف الجنس

لا تفتخر بشرف أصلك ونسبك ، فماذا ينيد ك الاصل العالى والنسب الشريف ، وماذا تنفعك الدرجات العسالية ، والمناصب السامية إن كنت في ذاتك غير فاضل . لتكن الفضيلة وحدها هي الشرف الحقيق الذي تنتسب اليه ، أتربد ياهذا أن تعرف شرف أصلك ، افتح القبور فتشاهد هناك عظاماً نخرة ورمماً بالية ، فهل هذه ما تفتخر بها ، قال أيوب « قلت للقبر أنت أبى ، وللدود أنت أمي وأختى » (أي ١٤: ١٤) إنه لحير لك أن تكون تقياً فاضلاً وأنت ابن انسان فقير ، وحفيد شخص لا في الدير ولا في النفير ،

من أن تكون من أبناء الكرام وأفاضلهم وأنت شقى تعيس ، خال من الصلاح والادب ، إن كانت أسرتك شريفة كريمة الحسب والنسب وأنت ردىء الخصيال سمىء السيرة ، فقد دنست شرف أصلك ، وأنه أحسن منك من يكون فاضلاً وينشىء شرفأ له ولعائلته وهو ليس بشريف الاصل أوكريم الحدود ، لأن من بنشيء الشرف أفضل ممن بصيعه ، أنة فائدة تفيدك من شرف أصلك وكرم محتدك وأنت لست من ذلك الشرف في شيء، إن افتخارك بشرف أصلك مما مدل على أنك حقير فقير تريد أن تأخذما لغيرك وتستغنى به ، وأنك شقى عريان تَقَتَّرُضَ حَلَّةَ الْآخَرُنِ لَّنَزِنَ بِهَا نَفْسُكُ . فَهِمَاتُ أَنْ تَفْيِدُكُ هَذَّهُ الامور المستعارة التي لا تملك منها شيئاً وما مثلك في هذه الحال الا كمن يشهر فضائل غيره ويعلن للناس عيوبه . إن الذي يشرفك هو صلاحك لانسك، وعملك لاحسك

قال المخلص لليهود الذين كانوا يفتخرون بانتسامهم إلى إبراهيم «لوكنتم أولاد ابراهيم لكنتم تعملون أعمال ابراهيم » ( يو١٠٨٣)

فان كنت يا هذا نحب الانتساب إلى شرف أصلك وتربد حفظ اسم عائلتك ، فسركم سارت واسلك كما ساكت .

إن داود كان من نسل حقير ، ولكنه بتقواه و عسكم بالفضيلة قد شيد لهم صروح بحد ، وأسس لهم شرفاً سامياً . ولكن ماذا فعل آخاب الملك الشرير الذي كان ملكاً ومن نسل ملوك ؟ ماذا يفيد جريان الماء في قناة خالية من الأوساخ وهو متعكر ممتلى ، بالأوحال ، قال حزقيال الذي يوبخ أورشليم « أبوك أمورى وأمك حثية » ( ١٦٠ : ٣ ) قال ذلك لا لأمهم من نسلهم ، ولكن لا تباعهم شهوا تهم

لا تفتخر بأنك شريف الأصل ، وتحتقر غيرك لأنه وضيع ومن عائلة حقيرة . ألسنا كلنا من أب واحد، فان كان شريفاً فكلنا أشراف . وإن كان حقيراً فنجن متحدرون من صلبه ، حسبنا شرفا واعتباراً ومجداً اننا أولاد ألله المبلك الساوى ، ندعوه بدالة المجب « أبانا » ليس أباً لواحدمنا ولكنه أب لجيمنا . وأما إن كنت شريف الأصل فلا تسمم الا « أنتم من أب هو شريراً فهما كنت شريف الأصل فلا تسمم الا « أنتم من أب هو

الجيس وشهوات أبيكم تربدون أن تعميلوا» (يو ١٤٤) إن انتساب الإنسان إلى والدين وضيعين لا يحسب عاراً ولا يعد احتقاراً ، لأن الإنسان لم يختر لنفسه هذا الحسب ، فلا تحتقر من كان كذلك بل احترمه واحتسبه كنفسك مادام فاضلاً تقياً ، واعلم أنك لو كنت ملكاً أو أميراً أو متسلطاً أو غنياً فانك إنسان، وذلك أيضاً مهما كان فقيراً حقيراً فهو أيضاً إنسان مثلك ، ولم ترد أنت عليه شيئاً إلا بأعراض فانية وصور وهمية .

شاول الملك اختاره الله من أصغر القبائل وملكه على اسرائيل، ويفتاح المطرود من اخوته المولود من امرأة زانية انتدبه الرب لقيادة بني اسرائيل لإنقاذهم من يد العمونيين (قض ١١). والمخلص لم ينتخب رسله من الأمراء والاشراف، بل من الصيادين والجملاء والمزدري بهم ليخزي الانتمنياء والحكاء

# الفصل الثامن والحمسون

عدم التباهى بالقوة والشدة أبطا تعظ المتكه بن وأضع تحم العتاق، ( اش

قال الرب '' أبطل تعظم التكبرين وأضع تجبر المتاة ،، ( اش ۱۳ : ۱۱ ) لا تفتخر ولا تتباه ولا تتجبر بقوتك وبأسك مهما كانت قوتك ، فان الرب يذل المتكبرين ، ويضع المتاة . فجليات الجبار المتباهى بشدة قوته ، قتله داود وهو أعزل بقدرة الرب وقطع رأسه بسيفه .

قال المرتل '' لن يخلص الملك بكثرة الجيش ، الجبار لا ينقهذ بعظم النّوة ، باطل هو الفرس لا ُجل الخلاص وبشدة قوتَه لاينجي،، ( مرّ ٣٣ : ١٦و١٧ )

وقال '' لانمى على قوسى لا أتكل وسينى لا يخلصنى ،، ( مز ٦:٤٤ ) قال الحكيم '' ان الحكمة خير من القوة والحكيم أفضل من الجبار،، ( حكمة ٢:١ )

إن القوة الصحيحة والشحاعة الحقيقيــة هي شهامة النفس وقوتها ، وهي ألا تخاف إلا من الشر وأن تصبر على التجـــارب والا تعاب . فهذه هي القوة التي ليس بعدها قوة ، إن قوة الجسد قد منحها الله للمائم ، فليس لك فخر ٌ مهما حصلت منهـــا ، أما قوة النفس ففها شرف نفسك . وكيف تدعى القوة والشهامة وأنت ترغى وتزبد عند سماع كلة صغيرة تقال فيك ، فان كنت صبوراً لدى المحن والنوائب ، لا تنزعج لنزول أدنى تجربة بك ، وتصفح عمن أساء اليك ، فأنت القوى الحقيق . ان اضطربت من أقل شيء وخرجت عن طورك لا ُقل شيء، وارقت لا ُقل شيء ، فأنت جبـــان وضعيف وخائر الغزم والقوة ، وكفاك ضعفاً أن تقهرك آلامك ، وتملـكك شهواتك •

أن يقهرك الأعداء ، أيها الإنسان المفرور بقوتك المتباهى يأسك ، اعـلم أـــ ذلك كله باطل في جانب قوة النفس وشهامة القلب

فن قاوم الحلطية فهو عظيمُ القوة ، ومر قم الجسد بسلاح القناعة فذاك هو القوى البطش . ومن قتل الافكار الشريرة والظنون الرديثة ، فهذا هو الفائح الظافر الذي يستحق أن يتوج باكليل الغلبة .

# الفصل التاسع والحمسون بطلان جمال الجسد

قال الحكيم لا الحسن غش والجمال باطل » ( ا م ٣٠: ٣٠) إن من جملة الأمور التي تمجد الخالق في مصنوعاته الحسر والجمال ، غير أن كثيرين ينخدعون ويهوون الجمال ويفتخرون به وينقادون له ، مدل أعطاء المجد لله عليه ، لممرى أن جمال شمر مرا أشالوم وحسنه صار له آلة لموته ( ٢ صم ١٨)

إن الأطفال الصنار حين يشاهدون صورة جميلة أو نقشاً في كتاب أو على حائط، تأخذهم الدهشة ويطياون النظر اليه فرحين فلا تكن طفلا صغيراً حين تشاهدالجمال البديع ولا تقف مهموتاً مندهشاً ، بل اقرأ التعليم الصالح والآداب المقدسة في ذلك الجمال، ففيه تراها مسطورة تشعر إلى عظمة الخالق وجماله الفائق ، أعلم أن كل ما تراه من جمال الخليقة إعا هو نقطة من بحر جمال الخالق الذي لا مدرك

لا تنظر إلى جمال الحسد ، ولكن تأمل جمال النفس الداخلية ، وأفصل بين الروح وجمــال الجسد ، فلن تجد في الجسم سوى جيفة يأ كاما الدود ثم رأئحة كرمهة تنبعث منها ، لا تلتفت إلى الخارج ولكن أنظر إلى ذلك الحسن الكائن في الباطن ؛ ولا يمهرك الجال الخارجي فانه باطل،يغيره الزمان ويتلفه المرض ويبيده الموت ، أترى ذلك الجسم النشير، وذاك القوام المياس الذي لا يزال في أبان شـــبابه كزهر الربيع الأخضر ، سوف يأتى عليه يوم يكون طعاماً للدود والحشرات الدنيئة ، أتنظرُ تلك الطلعة َ الهيةَ وَذَاكَ الوجه الصبوح ، سيتحول إلى جثة صفراء خرساء ، هل تشـاهد تلك الأعين النجل الجذابة ، سوف تغور وتتحول إلى تراب ، لعمري إن الجال يخــدع الإنسان بلا صوت ولا كلام ، فاحذر أن تطير نظرك اليه وضع حارساً لعينيك . ﴿ كُلُّ جَسَّد عَشَّبِ وَكُلُّ جَالُهُ كُرُهُرُ الْحَقْلِ . يَهِسَ العشب ذبل الزهر لأن نفخة الرب هبت عليه » ( ا ش ٤٠ : ٦و٧ )

فزهرة الشباب لا بد أن تجف عند الشيخوخة ، وليس الجمال الحقيق هو الذي يفني ولا يدوم ، بل هو ذاك الذي لا يغيره ســقم

ولا يعتوره ذبول ولا يتلف موت وهل ترى ذلك إلا فى النفس الخالدة المحلوقة على صورة الله ، فأي جمال لنفسك وأى مهاء تشتمل عليه فاتك ؛ لوكانت النفس منظورة وتطلمت إلى جمالها الفائق لهزأت بكل جال الخليقة ، ها أنت ترى المحلوقات والكائنات البديمة ولحكن ليس شيء منها خلق على صورة الله ، وأما النفس فهى وحدها التي تجملت بذاك الجال الفتان ، الذي يبهر العقول ويفتن

إن شئت الجال الحقيق فجمل نفسك بالفضيلة والآداب الحسنة، ولا تشوهها بالرذيلة والأخلاق الرديلة . ربما تشاهد أنساناً جميلاً ذا طلمة بهية أنيسة ، ولكن نفسه غارقة أنه في الأدباس ومشوهة في الداخل بالحطية ومسودة من كثرة الأثم ، وقد ترى غيره قبيح المنظرمشوه الجسد ونفسه مزينة ومجملة بالفضيلة مستنيرة بالنممة متحلية بالآداب المقدسة ، فلا تنظر إلى الحارج بل التفت وتأمل دائماً في الباطن

#### الفصل الستو ن

### عدم التأنق الزائد بالملابس الفاخرة

إن القصد من الملابس هو أن يستر الإنسان بها جسمه وأن تحميه من زمهريرالشتاء وحمَّارة القيظ ، فلا تقصد بها إلى غير ذلك، ولا تهتم بالزينة الخارجية ، لأنك مهم ترينت بأبهى الحال فلا يمكنك أن تظهر بهياً أكثر من زنابق الحقل ، التي سلمان في كل مجده لم يلبس كواحدة مها ( مت ٦ : ٢٩ )

قال بولس الرسول « فان كان لنا قوت وكسوة فلنكتف ِ مهما » . ( ١ تى ٦ : ٨ )

وقال بطرس الرسول عن زينة النساء « ولا تكن زينتكن الذينة الخارجية من ضفر الشعر والتحلى بالذعب ولبس الثياب ، بل إنسان القلب الخني في العديمة الفساد ، زينة الروح الوديع الهادىء، الذي هو قدام الله كثير الثمن » ( ١ بط ٣ : ٣و٤ )

وقال بولس الرسول « إن النساء بزين ذواتهن بلباس الحشمة مع ورع وتمقل ، لا بضفائر أو ذهب أو لآلىء أو ملابس كثيرة الثمن ، بل كما يليق بنساء متعاهدات بتقوى الله بأعمال صالحة » ( ١ ني ٢ : ٩و١٠)

فاذا كان هذا هو أمر الرسول النساء ، فكم بالحرى يجب عليك أنت أيها الرجل أن تكون زينتك الروح لا اللباس ، فأي فائدة إذا كنت من الخارج مزيناً ، وفي الداخل دنساً . فكا نك مشل القبور المكاسة من الخارج مبيضة ومن الداخل مملوءة عظاماً بخرة ، أو كسم مطلى بالدهب والفضة ولاروح البتة في داخلة (حب١٩٠٢) بأي وجه ترين جسدك بأنواع الزينة الباطلة ، وتدع نفسسك بأي وجه ترين جسدك بأنواع الزينة الباطلة ، وتدع نفسسك عالمة وهم الله تستحة كالماك لاتستحة .

عريانة وهى التي تستحق كل إكرام وزينة ، إنك لخطيتك لاتستحق سوى الازدراء ، الا يامن يتفاخر بالملابس القشيبة ، ويزين نفسه بالرينات الباطلة ، ماذا تفييك كل هذه الأباطيل وأنت بعد قليل يفرش محتك الصديد ويكون غطاؤك الدود ( اش ١١:١٤)

إن اهتمامك بالزينة الخارجية والملابس الفاخرة لمما يجعلك حقيراً

# الفصل الحادي والستون عدم توخي مرضاة الناس

قال الرسول « أفاستعطف الآن الناس أم الله ، أم أطلب أن أرضى الناس ، فلو كنت بعد أرضى الناس لم أكن عبداً للمسيح » ( غل ١ : ١٠ ) « فمن أراد أن يكون محباً للعالم فقد صار عدواً لله » ( يع ٤ : ٤ ) قال المخلص « مجداً من الناس لست أقبل . كيف تقدرون أن تؤمنوا وأنتم تقبلون مجداً بمضكم من بعض والمجد الذي من الأله الواحد لستم تطلبونه » ( يو ٥ : 11 و ٤٤ )

لَيْكُنْ رَأَمُدُكُ فِي كُلِّ شِيءَ أَنْ تَرْضِي اللَّهِ وَحَدَّهُ ، وَلَا تَلْتَنِّي رضا الناس بوجه من الوجوه ، لا تفرح ان أكرمك الناس ، ولا تفتم ان تهاونوا بك ، فان مدح الناس لا بزيدك صلاحاً ، وذمهم واستهانتهم لا تنقصان من قيمتك عندالله، فإن الظن البشري أعمى في غالب الأحيان ، لايعرف الحق ويخدع في أمور كثيرة ، احذر في كل أعمالك أن نكون مبتغياً مجد العالم ورضا الناس لئلا تضيع استحقاقك ، وإن فعلت أمراً حسناً فأعط المجد لله الذي أسعفك وقواك على ذلك العمل، وإذا رأيت قوماً أحموك أو استأنسوا بك لفضيلتهم ونقاوة قلوبهم ، وقل في نفسك انهم لو عرفوا حقيقة حالى لما بذلوا لى المحية والود ، وان لم ترَ أحداً راضياً عنك فعد ذلك لذنوبك وعدم استحقاتك وانظر الى ذاتك كى تقوّم ما فيها من الاعوجاج

قيل فيك كلة رديئة فلا ننتم لها لأنه ليس بمجيب أن يقول الناس عنك ما قد تجاسرت عليه وفعلته ، وإن كان قول الناس فيك لا أصل له فلا يضرك . إن جزاء البشر حقير ودنى وزائل سريع الفنات ، فلا تنتظر مكافأة منهم ، بل اطلب كل مكافأتك من الله الذى لا يضيع أجر أحد . إن كانت لديك درة ثمينة فهل تطلب أن يشمها لك من لا يعرف قيمتها ، لا : فكيف تبتغى رضا أحد غير الله وحده ، وهو الذى يعرف قيمة أتعابك وأفعالك ، من دون النياس .

# الفصل الثأنى والستون

عدم الاكتراث لأقوال الغير ، وأنه لا ينبغي ترك عمل الخير لأجل كلام الناس

ما دمت طالباً مرضاة الله فى كل أعمالك ، فلا تخش كلام الناس وتقولاتهم الباطلة ، ولا يهمك أمدحك الناس أم ذموك ، وإن سمعت ذماً وقدحاً وعدم استحسان لعمـل نممله لمحد الله ، فلا يؤلمك ذلك الكلام ، ولا تدعه يشط عز عتك ويوهى قوتك ، مادمت لا تبتغى رضا الناس بل مرضاة الله

قال الرسول « البسوا الرب يسوع المسيح » ( رو ١٤: ١٣ ) ومتى لبست الرب يسوع حينئذ تموذ مقتدراً على فعل ما تريد من الخير ولا يؤذيك كلام الناس ، ولكن احذر واحترس من أن تكون لابساً صورة المسيح منافقاً ومرائياً ، تتظاهر بالتقوى والورع أمام الناس وأنت في الباطن ترتكب المآثم والقبائح ، بل البس الرب

يسوع نفسه واحمله فى قلبك ، واتـكنكل حياتك مظهراً لحياة المسيع فيك

إن الكتاب مدح نوحاً البار وقال الله له « إياك رأيت باراً أماى » (تك ٧: ١) وقال عن والدى يوحنا المعمدان « المهما كاما بارين أمام الله » (لو ٢:١) فهذا هو المدح الحقيق لأنه من الرب . كان الفريسون يتظاهرون بالقداسة والبربيما كانوا في الداخل مملوئين دنساً ، وقد وبخهم المخلص قائلاً « ويل لكم أيها الكتبة والفريسيون الراؤن لأنكم تشبهون قبوراً مبيضة تظهر من خارج جميلة وهي من الداخل مملوءة عظام أموات وكل مجاسة ، هكذا أنتم أيضاً من خارج تظهرون للنساس أبراراً ، ولكنكم من داخل مشجونون رباء وإثماً » (مت ٢٣ : ٢٧ و ٢٨)

لتترقب مدحك من الله ، وأجرك من الساء ، وكن مع الله فلا تفرك أقوال الناس مهما كانت ، كثيرون كانوا ممدوحين من العالم وممجدين من الناس ، وهم الآن في الجحيم يعذبون ، وكثيرون كانوا محتوين ومعتازين ومكروبين ومذلين ومجذولين وهم الآ

يتعزون فى ملكوت الله وقد حسبوا فى عداد القديسين الذين لم يكن العالم مستحقًا لهم (عب ٢٨:١)

قال الرسول « إنى أرى أن الله أبرزنا نحن الرسل آخرين كأننا محكوم علينا بالموت ، لأننا صرنا منظراً للعالم ، الملائكة والناس ، بحن جهـــال من أجل المسيح ، وأما أنتم فحكماء في المسيح ، نحن ضعفاء وأما أنتم فأقوياء، أنتم مكرمون وأما نحن فبلا كرامة ، إلى هذه الساعة نجوع ونعطش ونعرى ونلكم وليس لنا إقامة ونتعب عاملين بأمدينا ، نشتم فنبارك ، نضطهد فنحتمل ، يفترى علينا فنعظ، صر ما كا قدار العالم ووسيخ كل شيء إلى الآن » ( ١ كو ٤ : ٩ – ١٣ ) وما أكثر التعييرات التي وقعت على بولس الرسول حتى ُسمی مهذاراً ( ۱ ع ۱۸: ۱۸ ) وأنه يهزي ( ۲۲: ۲۲ ) . وما أكثر الافتراء الذي وقع على المسيحيين وعلى الكرازة باسم المسيح، وقد كانت كلة الصليب جهالة عند الأمم

إن ذمك الناس ورذلوك وأنت سالك سبيل الرب فماذا يهمك، إن البشر يحكمون بحسب الظاهر ، وأما الله فمطلع على الباطن ،

إن الذين يركضون في الميدان لأجل الجمالة لا يهمهم رأي الناس الذين بمدحوبهم أو يدموبهم ، بل ينظرون إلى المكافأة والحراء، وانتظر المدح من الله والمكافأة منه وحده ، ولا يهمك أمدحك الناس أم دموك ، فان من يجمع الشهد لا يتنهانع النحل، ومن يتطلع إلى المالى يسمهن بكل شيء حتى يدرك غايته . إن المصور الماهر لا يتألم إن عابه أحد الجهال . هل أنت أجل قدراً من مخلصك الذي لم ينج من تعييرات الفريسيين ؟ قالوا عنه إنه سامى، وإن به شيطاناً ، وإنه ليس من الله ، وإنه يمك مع العشارين والمعانة ، وإنه ينقض السبت ، فإن كان مخلص الغالم لم يسلم من

الذم والهجو ولم يفلت من الأقوال المختلفة والظنون الكثيرة ، فما بالك تحزن وتكتثت اذا لم يمدحك الجميع ، وقد قال المخلص « ويل لكم اذا قال فيكم جميع الناس حسناً » ( لو ٢٦ : ٢٦ )

من العار الشديد أن يمنعك كلام الناس عن فعل الخير . إن الأعمى الذى كان جالساً فى أريحاً عند ما كان يصرخ ويستغيث بيسوع لم يخل من تبكيت بعض الناس له ، ولكنه كان بزداد صياحاً كلا انهروه (لو ۱۸ : ۳۸ و ۳۹)

ان ألسنة المتفوهين بالشر لن تكف عن التعييرات والذمات و ولن تسكت أبداً ، فاتبع طريق الفضيلة غير ملتفت الى كلام الناس، واعمل الخير ، وثابر على عمــل الفضيلة ، وكن مصطلحاً مع الله وضميرك ، مزكى أمامه تعالى ، واعمل مشيئته ، فيلازمك الهدوء والسلام .

ان الذين يتركون عمل الخير لأجل كلام الناس ، يشبهون الخيول التي تجفل من ظلما ، فلا تنكن طفلاً يرهب نبح الكلام ، فالعالم ينبح وراءك ليصدك عن الخير ، فلا تلتفت الى ذلك ، لأن

أحداً لا يقدرُ أن يضرك ، لا يصدنّك أحد عن أي عمل خيري فيه عبدُ الله وخيرُ الإنسانية خوفاً من كلام الناس ، لئلا تحسب من المبتدين كرامة العالم لا كرامة الله ، واقطع رجاءك من العالم، واحسبه غياراً وهياء أمام مجد الله .

قال الرسول « هكذا تتكلم لاكا ننا رضى الناس بل الله الذي يختبر قلوبنا » ( ١ تس ٢ : ٤) إن كلام البشر ما هو الا ورقة تتحرك في الربح فهل تخافها وترتب منها ! قال الحسكيم « السالك باستقامة بتتي الرب والمعوج طرقه يحتقر » ( ام ٢٠:٢) « أهل الدماء يبغضون الكامل ، أما المستديمون فيسألون عن نفسه » ( ام سوى التين ، وليس بنقيصة الذهب اذا رفضته الحيوانات التي لاتعرف سوى التين ، وليس بنقيصة الشمس أن لم ترها اليوم « ويل للقائلين الخيان الرحلوا والخور شراً ، الجاعلين الظلام نوراً والنور ظلاماً ، الجاعلين المرحلوا والخاو مراً ، ويل للحكماء في أعين أنفسهم والفهاء عند ذواتهم » ( اش ٢٠:٥ و ١١)

فيا أيتها النفوس لا تخاق ولا تجبني أمام الأشرار ، ولا يرجعنك

عن عملك مثل هؤلاء المهذارين ، بل انظرى الى عروسك الساوى ، انه ليس بحقير ولا مهان حتى تخافى من أن تحمل عاره .

« موسى لما كبر أبى أن يدعى ابن ابنة فرعون ، مفضلاً بالأحرى أن يذل مع شعب الله ، على أن يكون له ممتع وقى بالخطية ، حاسباً عار السيح غلى أعظم من خزائن مصر ، لأنه كان ينظر الى المجازاة » ( عب ٢١ : ١١ - ٢٢ )

الرسل ُ لما جلدوا من مجمع البهود ذهبوا فرحين من أمام المجمع، لأمهم حسبوا مستأهلين أن يهانوا من أجل اسمه ( ١ع ٥١٤) قال السيد « ليس التلميذ أفضل من المعلم ، ولا العبد أفضل من سيده ، يكنى أن يكون التلميذ كمعلمه والعبد كسيده ، ان كانوا قد لقبوا رب البيت بمعاربول ، فكم بالحرى أهل بيته ، فلا تخافوهم » لقبوا رب البيت بمعاربول ، فكم بالحرى أهل بيته ، فلا تخافوهم »

« ان كان العالم يبغضكم فاعلموا انه ابغضى قلبكم ، لوكنتم من العالم لكان العالم يحب خاصته ، ولكن لأنكم لستم من العالم ، بل انا اخترتكم من العالم ، لذلك يبغضكم العالم » ( يو ۱۰ ۱۸و۱۹ )

قال الرسول ‹‹ لأن فحرنا هو هذا شهادة ضميرنا ، اننا في بساطة وأخلاص الله لافي حكمة جسدية ، بل في نعمة الله تصرفنا في العالم » ( ٢ كو ١ : ١٢)

قال أيوب « الآن هوذا في السموات شهيدي ، وشاهدي في الأعالي » ( أي ١٦: ١٩ )

فليكن على الله اعتمادك وبه رجاؤك ، ودع أضحاب الأباطيل يقولون ، فان الزوان لا يخنق القمح ، والشوك كل يمنع نمو الورد .

### الفصل الثالث والستون

#### عدم التهاون بصيتنا واعراضنا

قال الحكيم « الصيت أفضل من الغنى العظيم » (١م ٢٢ : ١ ) « الصيت خير من الدهن العليب » ( جا ٢ : ١ )

إننا وإن كان يجب علينا ألا نفشل ، ولا مهتم كثيراً لأقاويل الناس الباطلة ، إلا أنه يجب علينا أن محافظ على شرفنا وصيتنا أمام جميع الناس ، فلا تنهاون بحسن سمعتك وندع النساس يقولون ما يقولون ، نم تقول هذا القول عند ما تؤدى كل واجباتك ومع ذلك يرميك الأشرار بالثالب والمابب باطلا ، حين لا تقدر أن مدافع عن صيتك وحسن سمعتك ، فإن الرسول يوصينا قائلا « معتنين بأمور حسنة قدام جميع الناس » ( رو ۱۲ : ۱۷ ) «ولا أيفترى على صلاحكم » ( رو ۱۶ : ۱۲ ) متجنبين هذا أن يلومنا أحد في جسامة هذه المخذومة منا ، معتنين بأمور حسنة ، ليس قدام الرب فقط ، بل

قدام الناس أيضاً » ( ٢ كو ٨ : ٢٠ و٢١ ) وقال « أخيراً أيهـــــا الأخوة كل ما هو جليل ، كل ماهو عادل ، كل ما هو طاهر ، كل ما هو مسر ، كل ماصيته حسن ، إن كان فضيلة وإن كان مدح ، ُفَقِ هذا افتكروا» ( في ٤ : ٨ ) وعلّـمنا أن الذي يختار إلى وظيفة يحب أن تكون له شهادة حسنة من الذين هم من خارج » ( ١ تي ٧٠٣ ) وقال « لسنا نجعل عثرة في شيء لئلا تلام الحدمة ، بل في كل شيء نظهر أنفسنا كحدام الله » ( ٢ كو ٦ : ٣و٤ ) . وقال عن المسيحيين « أنَّم رسالتنا مكتوبة في قلوبنا ، معروفة ومقروءة من جميع الناس ، ظاهرين أنكم رسالة المسيح مخدومة منا ، مكتوبة لابحبر أبل بروح الله الحي ، لا في ألواح حجرية بل في ألواح قلب لحية » ( ٧ كو ٣:٧ و ٣ ) « لكي تكونوا بلالوم وبسطاء، أولاد آ لله بلا عيب ، في وسط جيل معوج وملتو ، تضيئون بينهم كأنوا في العالم » ( في ٢ : ١٥ ) « مقدماً نفسك في كل شيء قدوة للأعمال الحسنة ، ومقدماً فى التعليم نقاوة ووقاراً وإخلاصاً وكلاماً صحيحاً

ہ --- ہ

غیر ملوم ، لکی یخزی المضاد إذ لیس له شیء ردیء یقوله عنکم » (تی ۲:۷و۸)

قال بطرس الرسول « وأن تكون سيرتكم بين الأمم حسنة ، لكى يكونوا في ما يفترون عليكم كفاعلى شر ، يمجدون الله في يوم الأفتقاد من أجل أعمالكم الحسنة التي يلاحظونها » (١ بط٢٠٢)

« من يؤذيكم إن كنتم متمثلين بالخير ؟ ولكن إن تألمتم من أجل البر فطوبا كم . أما خوفهم فلا تخصافوه ولا تضطربوا ، بل قدسوا الرب الأله في قلوبكم ، مستعدين دأمًا لمجاوبة كل من يسألكم عن سبب الرجاء الذي فيكم بوداعة وخوف ، ولكم ضمير صالح لكي يكون الذين يشتمون سيرتكم الصالحة في المسيح يخزون فيا يفترون عليكم كفاعل شر » ( ١ بط ٣ : ١٣ ١٢ )

فاحتفظ بشرفك الشخصى وصيتك ، ولا تدع شـيئاً يخدش حسن سمعتك ، بل كن على الدوام مثالاً للسكمال والآداب « فليضىء نوركم هكذا قدام الناس ، لـكي يروا أعمالكم الحسنة ويمجـدوا أباكم الذى فى السموات » ( مت ٥ : ١٦ )

# الفصل الرابع والستون ف وجوب اقترات العلم بالعمل

قال الرسول « العلم ينفخ ولكن المحبسة تبنى ، فان كان أحد ينظن أنه يمرف شيئاً فانه لم يعرف بعدكما يجب أن يعرف ، ولكن إن كان أحد يحب الله فهذا معروف عنده » ( ١ كو ٨ : ١ - ٣ ) لا تفتخر بعلمك ولا تظن بنفسك شيئاً مها حصلت من المعرفة ، لأنك مها بلنت إلى أقدى حدود المعرفة فلا تقدر أن تفوق الشياطين في علمهم .

قل لي أيها الأخ: ما فا ئدتك من معرفتك الكتب ومعسانى الأسرار ورسوخك فى العملم وأنت سبىء النية دنس الضمير ؟ فهذا العلم الذى لم يصل إلى قرارة قلبك ويعر عواطفك ويهذبك ويصدك عن الشر ، لا تدعوه علماً ومعرفة وحكمة . وان أردت العلم الحقيق فاغرس ما تعلمه فى قلبك ، واسلك السبيل الذى يرشدك اليه في الناطن ، واهتدر بهدايته . لعمرى أن الرجل المسيحي البسيط أفضل

من ذلك العالم المتكبر الخالى من نعمة الله. قال المخلص « إن علمتم هذا فطويا كم إن عملتموه » ( يو ۱۳ × ۱۷ )، وقال يعقوب الرسول « ولكن من اطلع على الناموس الكامل ، ناموس الحرية وثبت وصار ليس سامعاً ناسياً ، بلا عاملاً بالكامة ، فهذا يكون منبوطاً في عمله » ( يع ۱ × ۲۰ )

من ابتغى العلم وطلبه لكي يكون عالمًا فقط ، فهذا غبي جاهل، ومن قصده ليكون معروفاً مشهوراً لدى الناس فهو مغرور ، ومن توخاه طلباً للربح والمال ، فهو يتاجر تجارة خاسرة باطلة . ومن طلبه لإصلاح نفسه ، ونفع قريبه ، فهو الحكيم الفاضل الذي تمسك بالفَضيلة الكبرى . العلم بدون عمل كشجر بلا عُمر لافائدة فيه . إن الكهنة أخبروا هيردوس عن مكان ميلاد السيح ، ولكنهم لم بذهبوا مشل المجوس ليسجدوا له ، وأولئك الرعاة السذج ، انقادوا طائعين لصوت البشارة ونالوا النعمة بمشاهدتهم ابن الله . إن عالــــّا واحداً ذا ضمير نجس يضر أكثر من مائة جاهل ، لأن خطايا المعلمين هي كبريات الخطايا .

قال الرب « أما من عمل وعلم فهذا يدعى عظياً فى ملكوت السموات » (مت ٥ : ١٩ ) وقد قيل عن المحلص إنه ابتدأ يعمل ويعلم ( اع ١ : ١ ) . ان من يعلم الفضيلة يجب عليه أن يعرف طريقها ، ويكون قدوة فيها قبل أن يعلمها، وإلا كيف يقود شعبًا في طريق لم يسلكم اقبلهم وأيها المعلم إذا لم تذق حلاوة تلك الثمرة فبأي وجه تمتدح الشجرة ، ان السيد قد لعن تلك التينة التي لم يجد فيها سوى الورق، فاحدر أيها المعلمُ غيره لئلا يصيبك ما أصــاب تلك التينة حين لا يوجد فيك ثمارُ الأعمال بل ورق الكلام فقط، وماذا تفيدك حينئذ فصاحتك وحسنُ منطقك واقتدارك علىالتعبير، لا تكن كالبئر يغسل بمأمها الأوانى وهي ممتلئة بالأقذار والأوحال في عمق قرارها ، ولا تكن كالضفاضع تنقنق وهي في الطبن ،كيف تكون مفموراً بالرذيلة وفي الوقت نفسه تمدح الفضيلة وتدعو الناس اليها ، إن كلماتك البليغة وألفاظك الطلية لا تصل إلا إلى آذانِ السامعين ، لأنها لم نبرز الا من الفم فقط ، ولكن إن رمت امتلاك القلوب، ووصول كلامك إلى عمق الأفئدة، فليصدر كلامك من

قلبك ، فالنار لا تشتعل الا بنارمثلها ، فكذلك إن شئت أن تشعل قلوب سامعيك فليلتهب أولا قلبك بنار المحبة والفضيلة ، وعند ذلك يمكنك اصلاء نارك في تلك القلوب ، فالقلب يخاطب القلب والوح تؤثر في الروح .

قال المخلص لقوم أمسكوا امرأة فى زبى ليرجموها « من منكم بلا خطية فليرجمها أولاً بحجر ومند ذلك خجلوا » (يو ١:٨ - ١٠) فكذلك أنت أيها المعلم احدر أن تخجل ولا تقدر أن توبخ تلك الحطايا التى ربما سقطت فيها . قال الرسول «اقمع جسدي واستمبده» حتى بعد ما كرزت للآخرين لا أصير أنا نفدي مرفوضاً » ( ١ كو ٩ : ٢٧)

قال يعقوب الرسول « من يعرف أن يعمل حسناً ولا يعمل فذلك خطية له » ( يع ٤ : ١٧ ) من يقول ولا يعمل فهو يزرع زرعاً جيداً ولا يأكل من ثمره ، ويشبه انساناً بجلس على مائدة فاخرة ممتلئة أطعمة شهية يقدمها للآخرين ويقوم جائعاً خاوياً .

ان الرب لما أعطى الشريعة من جبل سيناء ظهرت أولا بروق

ورعود ولهيب نار وحينئذ ابتدأ الرب يتكلم ، هكذا اشــتعل أنت أولا بنار المحبة وحينئذ تصدر منك رعودالتوبيخات الصارمةوبروق التعليم الإلهي، فيكون لكلامك وقع وتأثير في قلوب سامعيك، ان المرضعة التي ترضع الطفل تتناول غذاءها الجيدكي يستحيل الى مادة مغذية تغذى الطفل منه ، فكذلك أنت ان لم تكن مغتذيا ً بالنعمة ومتشبعاً بحرارة الروح فلا تستطيع أن تغذى غيرك ، النار تحرق كلُّ مادة قريبة منها قبل أن تله المواد البعيدة ، فلتلهبك أولا حرارة الإيمان فأنك أقرب المها ، وحينتذ تلمب البعيدين عنــك ، كيف تقدم مياها ليشرب غيرك وأنت عطشان ظمآن ، اشرب أولا ثم ُعد وارو ظمأ الآخرين.

قال الرسول لتيموثاؤس «كن قدوة للمؤمنين في التصرف ، في المحبة ، في الرحو ، في القراءة ولم المورد ، في القراءة والوعظ والتعليم ، اعتم بهذا ،كن فيه ، لكي يكون تقدمك ظاهراً في كل شيء ، لاحظ نفسك والتعليم ، وداوم على ذلك ، لأنك ان فعلت ذلك تخلص نفسك والذين يسمعونك أيضاً» (اتي ١٦٠١٢:٤)

### الفصل الخامس والستون

# ان الرؤساء هم قدوة لغيرهم

إن كنت رئساً فاجتهد أن تكون عوذجاً حسناً في سائر تصر فاتك ، واحذر في أي عمل تعمله أن تميل هنا أو هناك ، لأنك أمام مرءوسيك كمرآة ، مايرونه فيك يفعلونه وما تعمله يقتدون به ، فان كانت أعمالك كلها في طريق الخير اقتدوا بك ٬ وإن حدتَ عن طريق الفضيلة تتبعوا خطواتك والنب تعديت الواحب واستهنت بالحقوق ساروا في طريقاف ، واعلم أن خطأ الرئيس في أي أمر مهما كان صغيراً بعد كبيراً ، لأنه تنتج منه عثرات وتعديات كثيرين ، إن سقوط حجر صغيره في حيل لا يؤثر ، لأنه يمكث في مكان سقوطه، واكمن بسقوط صخرة كبيرة تسقط أحجار كثبرة وتحدث ضررآ بليفكًا ، وسقوط حجر من بناء لا يحدث تلفًا ، ولكن سقوط حجر من الأساس يتلف كل البناء المرك عليه . فكذلك إذا زل

قال الحكيم ابن سيراخ «على شبه الوالى تكون خدامه ، ومثل مدر المدينة هكذا تكون سكانها » (ص٠٠٠ ٢) إن كان المود مستقيماً كان ظله مثله ، وإن كان معوجاً كان الظل أعوج ، ذكر عن أبيالك أنه أخذ الفأس بيده وقطع غصن شجرة ورفعه ووضعه على كتفه وقال للشعب الذي معه : ما رأيتمونى أفعله فاسرعوا افعلوا مثلى ، فقطع الشعب أيضاً كل واحد غصناً وساروا ورا أبيالك (قض ٤: ٨٤ و ٤٤)

إن شئت أن يتبعك مر ووسوك فى كل ما تربيد فكن قدوة لهم ، وسر أنت أولا في الطريق ، وافتح لهم طريقاً وممبراً • فيجوزون بمدك الطريق التى ترشد كل الأعشاء وضمفت ، وإن كانت منتبهة فكل الأعشاء وشمفت ، وإن كانت منتبهة فكل الأعشاء فشيطة متيقظة ، هكذا أنت يامر ألتيت اليك ادارة منصب ، فكن حياً فشيطاً فاضلاً حازماً مثالاً

للجد، والثبات فتجدصورتك قد الطبعت فى كل واحد من مرءوسيك. إن الخراف تتبع راعيها أيها ذهب، والرعية تسيركا يسير رعاتها ، فاحذر أيها القائد أن تسكون عثرة لرعيتك . فتى تمكرت البئر من الداخل بالأوساخ ، تمكرت المياه التى فيها ، فكذلك متى اضطرب الرئيس اختل نظام المرءوسين معه ، لذلك لما اضطرب هيردوس اضطربت كل أورشليم معه ( مت ۲ : ۳ )

إن العيب الذي يبدو من عامة الشعب هو بمنزلة خدش في اليد أو في الرجل يمكن ستره واخفاؤه ، ولكنَّ العيب الذي يبدو من رئيس أو شريف في قومه يكون كوشم في الوجه يظهر واضحاً للناظرين ، فاحذر أيها الربان أن تكون غير حكيم فتنرق السفينة ومن فيها ، وتجنب أبها الراعي أن تقود رعيتك في برية قاحلة فتهرب الغنم وتقوه منك في الجبال ، واحترس أيها القائد خشية من هزيمة جيشك أمام الأعداء ، وتيقظ وتنبه وكن داعًا مثالاً لكل فضيلة وكال .

# الفصل السادس والستون الحبية

المحبة أساسُ الفضائل، وينبوعُ الآداب، ورباط الكمال، وهى عقد ثمين ينظم جميع لآلىء الفضائل. وبدومها لا تحوز فضيلة من الفضائل. فلا عبادة ، ولا صلاح ، ولا تقوى ، ولا خشوع، ولا صلاة ، ولا صلاة ، ولا احتمال، ولا صدق ، ولا احتمال ، ولا الحسان ، ولا لطف ، ولا سلام ، ولا المتناعاً عن خصام ، ولا المجاة من حرب وسلب ، الا بالحبة وفي الحجة ولأجل المحبة . أمها أس الفضائل ، ومنشئة القديسين ومكملة الأبرار. هى الحجة . أمها أس الفضائل ، ومنشئة القديسين ومكملة الأبرار. هى ملأت الساء بالبشريين

المحبة ُ مدرسة سامية مقدسة ، نتملم فيها كل دروس الفضائل . وريس هذه الدرسة معلم ماهر قد حازكل ّ كنوز الحكمة والعلم ، قادر على كل شيء حتى يسكب مواهبه ونعمه على كل طلبة مدرسته، لا يمكن اللحاق بهذه المدرسة الا بالمحبة ، وفوق بابها قد رفع علم

مكتوب عليه بيد القادر على كل شيء ، بيد دامية من أثر المسامير « الله عبة » . وقد أسست على المجبة وبالمحبة ، فسقفها عبسة ، وأساسها محبة ، وأساسها محبة ، وأساسها محبة ، والدروس هناك لا تلق الاعلى منبر المحبة ، والامتحان فيها تظهر نتيجته من المحبة ، ولا يعرف التلميذ أنه ماهر في سسائر فضائله الا أن أكل الحبة . في هذه المدرسة قد تعلم القديسون ، وجميع الشهدا، والمجاهدين وكل الذين في السماء فيها تخرجوا ونالوا شهاداتهم .

فمن لى بلسان فصيح ، ومقول ذرب بليخ ، لأمدحك واقرظك أيتها المحبة القدسة ، يامنشئة القديسين ووالدة الأبرار والمنتخبين ، هل يقوى لسان المجزة أن يصف مقدارك ويحدد مدى فضلك غير المتناهى ، فأنت أساس الفضائل والكمال ، ومن امتلكك فقد حاز كل شيء ، ومن تتلمذ لك فقد تعلم كل شيء .

ان للمحبه فروعاً كثيرة لا تعد ولا تستقصى ، فالآنحاد والدعة ، والمسامحة ، وروح الاحمال ، من أصولها وثمارها ٬ والتأنى ، والرفق،

والصبر ، واللطف ، والصداقة ، والانتلاف، وعدم الشقاق ، وعدم الحسد، وعدم الظن السبىء ، كلم ا من أولادها ، فهى تلد بنين وبنسات مباركين فى قلب الإنسان ، وتفرخ أغصاناً طاهرة ، وتبعث أشمة مقدسة نقية قوية تنير كل شىء . « الحبة تتأنى وترفق، الحبة لاتحسد المحبة لا تتفاخر ، ولا تنتفخ ، ولا تقبح ، ولا تطلب ما لنفسها ، ولا تحسد ، ولا تظن السوء ، ولا تفرح بالأثم ، بل تفرح بالحق ، وتحتمل كل شىء ، وتصدق كل شىء وترجو كل شىء » ( ١ كو

المحبة أنمن كل شيء وأجمله ، المحبة تخفف الأثقال ، ومحتمل المكاره بصبر ، وهي تجمل المرحلواً وتقود الإنسان الى العلو ، وترغبه دائماً في السلام ، صادقة مسالمة أنيسة وديمة أمينة ، ذات علم ومروءة في كل شيء ، وهي متواضعة ومطيعة خالية من المحرفة والكرياء ، وهادئه ورصينة ونقية ، منها يصدر كل خير ، وصاحبها يستريح في السلام والراحة الكاملة ، لا شيء أحسن من المجبة ، ولا شيء أكمن ، ولا أجل ، ولا أفضل ، ولا أكمل ، ولا

أبهج ، ولا اعذب من الحبة . الحبة أرفع وأسمى وأجل شىء ، ولا يوازيها شىء فى الساء ولا على الأرض

من تسكن المحمة قلمه يكون صوراً متأنياً مترفقاً وديماً ، يفرح بالخبر للآخرين ويحتمل المتاعب والمشقات بصبر جميل ، ويصــدق الناس؛ ولا يكذبُ أحداً ، ويرجو الخير والنفع للناس كما يرجوه لنفسه . ومن تتملكه المحبة لايحسد ولا يتعظم ولا يتعالى ولايغضب، بل يكون ذا صفح وغفران لمن يسيء اليه ، ولا يظن السوء بأحد . المحب لا يطلب ما لنفسه ، لأن محية الذات تمدم أمام المحية الطاهرة. المحب لا تربد خبر نفسه فقط بل يطلب الخير لكم أحد « فان كان وعظ ما في المسيح ، إن كانت تسلية ما للمحبة ، إن كانت شركة ما في الروح ، إن كانت إحشاء ورأفة ، فتمموا فرحي حتى تفتكروا فكراً واحداً ولكم محبة واحدة ، مفتكرين شيئًا واحداً ، لا شيئًا بتحزب أو بمجب ، بل بتواضع حاسبين بمضكم البعض أفضل من أنفسهم » ( في ٢ : ١ – ٣ ) المحبة هي كل الأيمان والرجاء والصير والدعة والحق ، وبالجملة هي كل شيء

المحب لا ينطق بكلمات قاسمة تحمل أخاه مفيظاً محنقاً ، ول بمتبر أنه خير له أن عوت من أن يسبب عثرة لأخيه . لسان المحب عذب وكلاته لطيفة ممزوحة بالوداعة ، تقطر حماً ووداً وتسيل عذوية ولطفاً ، المحب الوديع يسكن حتى في وقت اشتداد التحارب وترول المحن الشديدة ، لا يجد الغضب إلى قلبه سيبيلا ، وإذا حلت به الأوصاب يتقبلها بصدر رحب فرحاً مسروراً . الحب لا يتألم من قدح ، ولا يسر بمدح ، وسواء عنده السراء والضراء . قل الحب عرش يسكنه روح القدس، ويحل فيه الثالوث الأفدس. والنفس المتمسكة بالمحبة تسكنها الوداعة والبساطة وطول الأناة، وهي ملاًي من فرح الروح ، شاعرة بسلوان الله الذي يفوق كل عقل ، خالمة من كل خبث ، لا تعرف الحكر والإساءة ، ولا تسعى وراء الحيل والمفاسد ، بل تفرح بالحق في إخلاص وبساطة القلب ، ولا تعرف الرياء والتصنع والنفاق .

طوبى لك وما أسعدك إمن تمتلك المحبة ، وما أطهر نفسك وأقدس روحك لأن الله يسكن معك لأن «الله محبة »

أيتها المحبة أنت وحدك الفضيلة العظمى التي من يمتلكك يمتلك كل شيء . وعندك كل شيء نافع وبدونك لا شيء نافع . ألاقاسع وراءها أيها الحبيب وعملك بها ولا تدعها تفلت من يديك . دعها واحملها تحيط بكل ما فيك . تلذذ بودها وارتو بحمها . احتصنها لأنك بها ترتق إلى السهاء وبها تدخل المجد . إنها تقودك إلى فردوس النعيم . فأمسك بها لانها هي الله « لان الله عبة ومن يثبت في المعبة يثبت في الله والله فيه » ( ا يو ٤ : ١٦ )

# الفصل السابع والستور. تعليم الكتاب عن الحبة

« وصية جديدة أنا أعطيكم أن تحبوا بمضكم بعضاً ، كما أحببتكم أنا تحبون أنتم أيضاً بمضكم بعضاً ، بهذا يعرف الجميع أنكم تلاميذى أن كان اكم حب بعض لبعض » ( يو ١٣ : ٣٤ و٣٥ )

« تحب الرب إلهك من كل قلبك ، ومن كل نفسك ، ومن كل فصك ، ومن كل فكرك ، هذه همى الوصية الأولى والمعظمى ، والثانية مثلها تحب قريبك كنفسك ، نهاتين الوصيتين يتعلق الناموس كله والأنبياء » ( مت ٢٢ : ٣٧ – ٣٩ )

« لا تكونوا مدنونين لأحد بشىء ، إلا بأن يحب بعضكم بعضاً ، لأن من أحب غيره فقد أكل الناموس . لأن لا تزن ، لا تسرق ، لا تقتل ، لاتشهد بالزور ، وإن كانت وصية أخرى ، هي مجموعة فى هذه الكلمة أن تحب قريبك كنفسك ، المحبة لا تصنع شراً للقريب ، فالمحبة هى تكيل الناموس » ( رو ١٣ : ٨ - ١٠ )

إن كنت أتكام بألسنة الناس والملائكة ، واكن ليس لى محبة فقد صرت محاساً يطن أو صنحاً يون . وإن كانت لى نبوة واعلم جميع الأسرار وكل علم ، وإن كان لي كل الإيمان حتى أنقل الجمال ، ولكن ليس لي محبة فلا أنتفع شيئاً . وإن أطعمت كل أموالى وإن سلمت جسدى حتى احترق ، ولكن ليس لى محبة فلا انتفع شيئاً » ( 1 كو ١٣٠ - ١٣)

«إن الظلمة قد مصت والنور الحقيق الآن يضى ، من قال إنه في النور وهو يبغض أخاه فهو إلى الآن في الظلمة ، من يحب أخاه يثبت في النور وليس فيه عثرة ، وأما من يبغض أخاه فهو في الظلمة ، وفي الظلمة قد أعمت عينيسه » ( ١ و ٢ : ٨ - ١٠)

كن نعلم أننا قد انتقلنا من الموت إلى الحياة لأننا نحب الاخوة، من لا يحب أخاه فهو قاتل من لا يمب أخاه فهو قاتل نفس ليس له حياة أبدية ثابتة فيه . بهذا قد عرفنا المحبة ، إن ذاك وضع نفسه لأجلنا فتحن بنبغى لنا أن نضع نفوسنا لأجل الأخوة.

وأما من كان له معيشة العالم ونظر أخاه محتاجاً وأغلق أحشاءه عنه ، فكيف تثبت محبة الله فيه ، يا أولادى لا نحب بالكلام ولا باللسان ، بل بالعمل والحق » ( ١ نو ٣ : ١٤ – ١٨ )

« لنحب بمضنا بمضاً لأن الحبة هى من الله ، وكل من يحب فقد ولد من الله ويعرف الله ، ومن لا يحب لم يعرف الله لأن الله عبة » ( ١ يو ٤ : ٧ر٨ )

« إن قال أحد إلى أحب الله ، وأبغض أخاه ، فهو كاذب ، لان من لا يحب أخاه الذي أبصره ، كيف يقدر أن يحب الله الذى لم يبصره ، ولنا هذه الوصية منه أن من يحب الله يحب أخاه أيضاً » ( ١ و ٤ : ٢٠ و ٢١)

« المحبة فلتكن بلارياء » ( رو ١٢ : ٩ )

« أما غاية الوصية فهى المحبة من قلب طاهر وضمير صالح وإيمان بلا رياء » ( ١ تَى ١ : ٥ )

« أما الآن فيثبتُ الإيمان والرجاء والمحبة ، هذه الثلثة ولكن أعظمهن المحبة » ( 1 كو ١٣ : ١٣ )

# الفصل الثامن والستون نصائح لحفظ المحبة

احفظ المحبة للحميع في قلبك ، ولتكن محبتك من أعماق فؤادك. واكره النفاق والغش والرياء في كل أمورك. لا تنم على أحد قط،ولاتتحسس على نقائص الآخرين . لا تدن أحداً بل بالحرى أنظر إلى ذاتك. ولا تسبب عثرة أو شكاً لأحد، ولا تبد أدنى احتقار لإنسان ما . لا تغتب أحداً ولا تقل فيه كلة تحترس أر تقولها في حضوره . لا تنقل كلاماً سمعته إذا رأيت فيه هدما الصيت قريبك . وابعد عن الفتن ، واهرُب من بذر الخصومات . ولا تحتد على أحد في كلامك ، بل كن وديما ً في تصرفاتك . لا تكن عنيداً ومستبداً رأيك ، بل استعن بالمشورة ، واقبل كلام الحكماء . ولا توجخ بغير حق . وعامل من هم أكبر منك بالاحترام ، والمساوين لك بالحمة واللطف ، والذين هم أصغر منك بالبشاشة والدعة ، لكي تستميلَ الجيع إلى محبتك . اجتهدكي ترضى وتسر وتساعدكل من

يطلب مساعدتك ، وإن لم تقدر على المساعدة ، فليكن فيك لين وعذوبة تجبر القياوب الكسيرة. ولا تظهر كراهة لأحد، ولا تعرض عن سماع كلام أحد . واحسن ظنك في الجميع ، يحسنوا ظهم فیك ، وتكون موضوع نفهم ومحبهم ولتكن محبتك خالصة من كل شائبة لمن تحبه ، ولتطابق روحك روحه ، كأنكما نفس واحدة ، وروح واحدة ، وخاطب على الدوام من وقت لآخر جيع اخوانك ومحبيك بكتابات رقيقة تقوية تشمر بالحية والإخلاص، لتتقوَّى بينك وبينهم عروة الإخاء والمودة ، ولا تؤخر الرد علىكتب أحد منهم . لأنك إن فعلت تمكنت محبة الجميع منك وتزندهم ثقة بصداقتك . وإذا كلفت بأمر فقم به خير قيام ، ولا ترفض قط أن تخدم أى طلب أراده اخوانك منك إذاكان في وسعك أن تفعله . وشارك الجميع في شعورهم وإحساسهم، فإن فرح أحد فافرح معه ، وإن تألم فتألم معه كأنك تشعر بما يشعر به . وتكلم عن الجميع بكلام حسن ، ولا تقل كلة أو تشر اشـــــارة لا تتفق مع المحبة . وعامل

النــاس بما تريد أن يعاملوك به . وإنك إن حفظت ذلك تحب الجميع والجميع يحبونك

## الفصل التاسع والستون الوداعة

الوداعة بكر بنات المحبة ، وهي صورة جميلة للروح ، تجعل في النفس هدوءاً وسكينة ، فألجم لسانك وقت الغضب ، واصمت حين الاضطراب . إن كنت وديماً تصر هادئاً سأكناً وقت التجربة وزمن المحن .

النور يبددُ الظلام ، والدعة تبيدُ الفضب والحقد . والوداعةُ سلام للروح ، والغضب قلق للنفس . فلتكن الوداعة في قلبك ،ولا تظهر كأنك صابر على الألم ومتحمل للمكاره وأنت في الباطن مشتعل بلميب الغيظ ، ومحترق بنار الغضب ، فتظاهرك بالوداعة لا يحسب

إلا رياء ومداهنة ، وأنه لأحسن منك من يظهر غصبه ولا يخفيه ، فاعصار نيران الغيظ فى القلب بولد الحقد والخبث ، وبحفف ماء النممة ، فلا تعكر صفاء نفسك بشيء ، بل أبعد عن قلبك كل ما يفيظك ، ولا تدع شيئاً مما يكدره يبيت فيه .

الوديع منبوط من الرب فقد قيل «طوبى للودعاء لا مهم برثون الارض » (مت ٥: ٥) فبادر بالمسك مهذه الفضيلة ، اعتنقها واحفظها واحرص كل الحرص علمها ، لان الله يحمها ، ويسوع قد اتصف مها « ظلم أما هو فتدلل ولم يفتح فاه ، كشاة تساق إلى الذبح ، وكنعجة صامتة أمام جازمها فلم يفتح فاه » ( اش ٣٠٠٧) « لا يخاصم ولا يصيح ولا يسمع أجد في الشوارع صونه ، قصبة مرضوضة لا يقصف ، وفتيلة مدخنة لا يطفى ء » (مت ١: ١٩ و٠٢٠)

الوديع الروح اذا ُشتم ُيبارك ، وإن اضطهد يفرح ، وهو يشكر عند الحزن ، ويصبر وقت حلول المحن ، ويسعى فى الصلح إذا اشتدت الخصومات ، وهو هاديء ُ فى حركاته وسكناته ، ويكره

التمالي، ويمغض الكبرياء، ولا يتمجرف ولا بختال زهواً، محبوب هو لدى جميع معارفه ومعاشريه، وهو بينهم كوردة نضرة ذات رائحة طبية، الوديع محب السلام بعيد عن الرياء والنفاق، لا يعرف الحث والفش والحسد ويكره ويبغض جميع الرذائل

الوداعة صخرة تأمّة وسط الأمواج ، تلاطَمها الأنواء وهي ثابتة لانتحرك . وهي عون للصبر ، وبنت للمحبة . وأخت للطاعة . إن قلب الوديع عرش يسكنه الله ، والنفس الوديعة مطمئنة هادئة . المساطة بعيدة عن الرياء والمداهنة والخداع . النفس الساذجة الوديعة مملوءة بفرح مقدس ، خالية من التصنع والتساون في كلامها . أما الخبث فسم في القلب وشر في النفس يصحبه تلون وخداع وكدب وكبرياء وحسد ورذائل كثيرة . لا يقترب اليك يسوع إن لم تتعلم اللبطاطة والسذاجة في كل أحوالك .

فلنجتهد لكي نكون بسطاء وودعاء كالحمام في كل نوايانا ، ونكون أطفالاً متبمين قول مخلصنا » إن لم ترجعوا وتسيروا مثل الأولاد فلن تدخلوا ملكوت السموات » (مت ١٨ : ٣)

#### الفصل السبعون

## الحلم والرفق والدعة على مثال المخلص

كن وديمــاً حلماً ذا رفق واحتمال في كل شيء، على مثال مخلصك . واهرب من الشر ، ولا تقف أمامه ، فالمخلص هرب الى مصر متخلصاً من شر هيرودس ، مع أنه قادر أن يبيده في لحظة ، ولكنه تخلص من شره بواسطة مملوءة حلماً ودعة . ولما قصــد الفريسيون أن يمسكوه ويُهلكوه لم يشأ مقاومتهم ، بل انسحب من وسطهم وانصرف من هناك ( مت ١٢ : ١٤ ) ولما رام أهل الناصرة مدينته أن يطرحوه إلى أسفل الجبل لم ينتقم منهم بل اختق عنهم ( لو ٤ : ٢٩ ) ولما رفضه أهل السيامرة ولم يقبلوه ، لم يسيمح أن يجيب طلب اثنين من تلاميذه بأنحدار للر من السماء عليهم ، بل إنتهرهما قائلا « لستما تعلمان من أى روح أنتما لأن امن الإنســـان لم يأت ِ لهلك الناس بل ليخلص » (لو ٩: ٥٥ و ٥٦ ) ولما شتمه اليهود وقالوا عنه إن به شيطاناً لم يجبهم إلا بالحلم، فقال ليس بي

شيطان ، (يو ٨ : ٤٩) ولما أراد أعداؤه أن يرجموه اختنى عنهم ولم يقابل غضبهم الا بالحلم والدعة وخرج أمامهم ولم يروه (يو ٨٩:٥) ولم يمتنع المخلص من أن يسمح ليهوذا الذي أسلمه بتقبيله ، مع أنها كانت قبله الغش والخيانة (مت ٢٦ : ٤٩) ولم يقابل التجاديف والافتراءات والاهمانات وسأر الآلام من قاتليه ومصطهديه والمفترين عليه إلا بالحلم والاحمال ، ولم يقابل الشر بالشر ، حتى إن كلاته الأخيرة على الصليب كانت طلب الصفح عن أعدائه « يا أبتاء إغفر لهم لأنهم لا يعلمون ماذا يفعلون » (لو ٣٣: ٣٤)

فتعلم أنت من هذا ، واقتف خطوات سيدك ، ولا تقابل الإساءة بالإساءة ، ولا الشر بالشر ، ولا تنتقم لنفسك ولا تجاز أحداً عن شر بشر ، « لا يغلبنك الشر بل اغلب الشر بالخير ، فان جاع عدوك فأطعمه ، وان عطش فأسقيه ، فانك بذلك تجمع جر نار على رأسه » (رو ١٢ : ٢٠ و ٢١)

لا تقابل شـــتيمة بشـــتيمة ، ولا تعامل أحداً ولو كان من ألد اعدائك الا بالحلم واللطف ودمائة الاخلاق. ولا تعامل انساناً بما

عاملك به ، بل عامل الجميع كما تريد أن يعاملوك . وتعلم الاحمال ، ليتملكك روح الصفح والغفران ، وليرفع من قلبك كل مرارة وسخط وغصب وصياح . وتخلص من الضرر بالهرب ، وإن لم يمكن الهروب ، فليكن احمالك للمكروه بصبر وحلم وطول أناقر . ولا ننس قط مثال تخلصك وحلمه ووداعته سواء أهنت ، أو شتمت ، أوجربت ، أو أصبت بأي أمر ، وكن حلم وديماً طويل الأناة نحو كل إنسان ، واحتمل الجميع ، وتأن ، واعث عند المقدرة ، وإن عشت هكذا تحيا بسلام وتركي أمام الرب

# الفصل الحادى والسبعون الوداعة والسامحة وعدم الانتقام من السيئين

ليكن لسانك عذبًا ، وكلاتك لطيفة ممزوجة بالدعة تقطر حبًا لكل إنسان في جميع أحوالك ، في أشغالك ، وفي معاملتك مع رؤسائك أو مرءوسيك ،كي تحتفظ بمحبة الجيمع لك . ولا تتذمر، ولاتتصحر ، ولا تبد أدني شكوي في عمل الحير ، ولا تظهر الكآبة متى أصابك سوء، أو وجهت اليك كلة قاسية قد يكون فهما إِهَانَهُ لَكَ ، بِلَ كُنِّ مِثَالًا للدَّعَةِ وَالْاحْبَالِ وَالْمُسَامِحَةُ فِي كُلِّ شَيَّءٍ « ليكن كلامكم كل حين بنعمة مصلحاً بملح لتعلموا كيف بجب أن تجاوبواكل واحد » (كو ٢:٤) ومنى أديت جميع أعمالك بوداعة ورضا وبشاشة ولطف وايناس صار كل ما لديك سهلاً ، وأمكنك آعامها بلا تعب ولا عناء ، لأنك تكون في سلام ولا يعرف الضحر له مكاناً من نفسك . ولكن إن كنت قاسياً في الكلام ومتعجرهًا في الجواب ، لا تحتمل نقائص الآخرين ، وتصحر

لتافه الأمور، تسأم نفسك وتتضايق روحك، وتشعر بحزن داخلي يجملك تهمل وتتكاسل، ويصعب عليـك أقل الأعمال شأنًا، بل تكون مثالاً سيئًا لكل من يراك.

إن تكلم معك أحد بحدة وغيظ ، فلا تعامله كما عاملك ، بل جاوبه بوداعة ولطف ، وإن لم يكنك ذلك في هذا الوقت لشدة هياجه فتشاغل عنه وكأنك لم تسمعه ، ولا يظهر على وجهك المحمران أو ضجر ، لأنه لا يليق بك أن تطنيء نيران المحبة الملتهبة بقطرات من الماء قليلة . ولا تشكلم بهياج ولا بغيظ ، ولا بصوت مرتفع ، بل احفظ سلامة قلبك وسكون ءقلك وهدؤ ضميرك ، ولا تفقد نفسك السلام والاطمئنان لأمور لاطائل تحتها تصرك ولا تفيدك .

إن المدو يسمى كثيراً كي يشمل نار الخصام بينك وبين إخوتك ، فلا تساعده في احتدامها ولا ترد اضطرامها وتمدها بالحطب بكلامك وحدتك ، بل اخدها حالاً واطفئها واطرد الخصام من قلبك ، ولا تترك شر النيظ يتولد في نفسك ، ولا تدع الشمس

نفرب على غيظك ، وإياك أن تثلم المحبة ، وبحرح الوداد بشيء ، بل عالج كل شيء بالمحبة والدعة ، وإذا أساء اليك أخوك فاصفح عنه وسامحه ، واحسب ماقدحدث هفوة صغيرة فرطت منه ، سبهما العدو لزرع بذور الحصام ، ولا تحقد عليه أو تفكر في الانتقام منه ، بل اعتبره عضواً من أعضائك، والعضو لا يقتص من عضو آخراً له ، ولم تر قط إنساناً قلع أسنانه لأنها عضت لسانه ، ولا من ينتقم من قدمه لانها زلت وعثرت في الطريق فيهشم بعض أعضائه ، إن لم تنفر لن أساء اليك . فلن تستطيع أن تقول لله « اغفر لنا ذنو بناكما نففر لمن أيضاً للمذنبين الينا »

لا تفرح بسقوط أحد ولا بذمه ولا بظهور نقيصة فيه ولا بحصول ضرر له ، بل احفظ فى قلبك كل محبة وسلام لحبيك وللذين يسيئون اليك « ولا تقل كما فمل بى هكذا افعل به أرد على الإنسان مثل عمله » ( ام ٢٤ : ٢٩ ) بل احفظ ذلك التعليم المقدس « حبوا أعداءكم باركوا لاعنيكم ، أحسنوا الى مبغضيكم ، وصلوا لاجل الذين يسيئون اليكم ويطردونكم ، لكى تكونوا أبناء أبيكم

الذى في السموات ، فاله يشرق شمسه على الأشرار والصالحين ، وعطر على الأبرار والظالمين . لانه ان احبيم الذين يحبونكم فأى أجر لكم ، أليس المشارون أيضاً يفعلون ذلك ، وان سلم على أخوتكم فأي فضل تصنعون ، أليس المشارون أيضاً يفعلون هكذا . فكونوا أنم كاملين كما أن أباكم الذى فى السموات هو كامل » (مت ٥ : ٤٣ - ٤٨)

« ليرفع من بينكم كل مرارة وسخط وغضب وصياح وتجديف مع كل خبث ، وكونوا لطفاء بمضكم نحو بعض ، شفوقين متسامحين كما سامحكم الله أيضاً في المسيح » ( ا ف ٤ : ٣١ و ٣٣ )

ألا تذكر ما فعله ويفعله الله معك كل يوم . ألم يغفر آ أمك ، ويستر عيوبك ، بل طرحها إلى العمق ومحاها ، فلماذا لا تكون أنت هكذا مع أخيك . فتعلم ألا تذكر إساءته وألا تخطر على بالك كلة منه آلتك ، بل اصرف من ذهنك كل ما هو سيء ، واذكر له حسناته واطرح في أعماق البحار ما أنار النضب بينك وبينه . ولا تكن حقوداً على أحد . لماذا تدنس قلك الذي زرعت فيه

أزهار الحب والإخلاص وسقيتة بماء اللطف والعذوبة . فلتُم فيك شجرة المحبة وتتأصل ، ولتقتلع من داخلك زوان البغض والشحناء، وبدور الشقاق والانتقام . إن حقدت فقدت السلام . وأن يعود عليك من ذلك سوى الحسران . فانس كل مرارة وافتراء وإهانة وسيخط حدث لك من غيرك ، ولا تسمح لأثر من آثارها أن تبيت فيك ، والا أوقعت نفسك في غصب وإثم ومكت في قلق

إن تذكر الإهابات والشتأم يستثير البغض في النفس، وهو سم يسري في القلب فيفسده، ويبيد السلام، ويترع السلوان الروحي، وهو يربي الخبث ويجدد الغيظ ويولد الحسد والغسب، وهو إثم تقيل وبني وطنيان وشر لا لايطاق، وصاحبه يشبه أفسى مختفية في وكرها، ولكنها حاملة معها السم في بدنها. فاذكر أن حيفظ المرارة والسخط سم دفين بجب عليك أن تنزعه من قلبك. إن ابتنيت أن تذكر الاهابات، فاذكر مالحقك من أعدائك الوحيين، وكم أهابوك وأوقموك في غرات كثيرة وان شئت الإنتقام فانتقم مهم الأنهم قادوك

مرات عديدة إلى الخطية . لو كنت مسيحياً حقيقياً للكك روح الصفح والغفران ، بل لحزنت على ذلك الأخ الذي أساء إلى نفسه أكثر من إساءته إليك ، لأنه أوقع نفسه تحت طائلة انتقام الله . ليتك تنظر استفانوس والاحجار تنهال عليه وهم يرجمونه ، ومع ذلك مات وهو يصرخ بصوت عظيم « يارب لا تقم لهم هذه الخطية » (اع ٢٠:٧)

قال الرسول « محتملين بعضكم بعضاً ، ومسامحين بعضكم بعضاً ، إن كان لاحد على أحد شكوى ، كما غفر لكم المسيح هكذا أنتم أيضاً » (كو ٣ : ١٣ )

لا تنتقم لنفسك، فيكنى انتقامُ الرب وغضبه، ولا تأخذ سلطان الله وحقوقه وتنتحلما فتنتقم من أعدائك، يامن تريد أن تأخذ تأدك بالانتقام ما ذا يفيدك إضرارك بمن أضرك، هل ذلك يشفي غليلك أو يبرىء جرحك ويننى عنك الضرر الذى ألم بك، هل ينتج خيرك من شر توقعه لفيرك؟ لا فان ذلك محال، ألا فانزع عنك هذا الوهم وتعلم الصفح والففران

4 - 6

إن الرب انتقم من اخوة بوسف جزاء عملهم ، لذلك قال بعضهم لمعض «حقاً أننا مذنبون إلى أخينا الذي رأينا ضيقة نفسه لما استرحمنا ولم نسيمع له ، لذلك خاءت علينا هذة الضيقة فهوذا دمه يطلب » (تك ٢١:٤٢و٢٢) وآخاب لما قتل نابوت اليزرعيل أرسل الرب إيليا النبي قائلا له « في المـكان الذي لحست فيه الـكلاب دم نابوت تلحس الكلاب دمك أيضاً » (١مل ١٩:٢١) وفرعون لما أغرق اطفال بني إسرائيل انتقم الرب لهم باغراق المصريين في البحر . وادونى بازق سمح الرب لبني اسرائيل أن يقطعوا أباهم يديه ورجليه نظير عمله لذلك قال «سبعون ملكاً مقطوعة أباهم أبديهم وارجلهم كانوا يلتقطون تحت مائدتي ، كما فعلت هكذا جازاني الرب » ( قض ١ : ٧ ) والحية بما أنها خدعت الإنسان عاقبها الرب بأر\_ تُرحف على الارض وتأكل التراب، والمرأة لانها أطاعت وتلذذت بالثمرة عاقبها الله بالوجع عند الولادة ، والرجل لابه أكل من الشحرة المنهى عنها عاقبه الله بأن يأكل خبزه بعرق جبينــه . فتعلم أيهـــا الانسان من ذلك أن في الوجود الهاً يثيب ويعاقب ويحاسب على كل

شى ، ، وأما أنت فليس عليك سوى أن ترحم و تصفح و تغفر و تسامح .
إنك تخطىء و تسىء كل " يوم الى الله وهو طويل الأناة عليك
ولم ينتقم منك ، فما بالك تغضب و تود الإسراع فى الانتقام ممن أساء
اليك ولا تعليل أناتك عليه ، لعله يمود إليك طالباً الصفح والمفو
فتكون اكتسبت أخاك وسرت في طريق الفضيلة «فان لم تغفروا للناس
زلاتهم لا يففر لكم أبوكم أيضاً زلاتكم » (مت ٢:١٥) «لان الحكم
هو بلا رحمة لمن يعمل رحمة » (يع ٢:١٠) واذكر ما فعله السيد
بذلك العبد الذي لم يغفر للعبد رفيقه « هكذا انتم إن لم تتركوا من
قلو بكركل واحد لاخيه زلانه » (مت ١٥:٥)

## الفصل الثانى والسبعون كيف نتخذ الأصدةاء ومعاشرة الأتقياء الفضلاء وعدم نحالطة ذوي الرذيلة

إن آنخاذ الأصدقاء من الضروريات للانسان ، فأنهم قوة في الحياة ، وزينة في الرخاء ، وعدة في الشدة ، وعون في اللمات ، وساوى في الوحدة . فعليك بانتخاب أصدقاء صالحين ، فقد تكتسب مهم آدابًا وأنساً وعوناً وإرشاداً ، ولقد محتاج الهم في أحوال عدة . هذا إذا كان أصدقاؤا وعشر اؤك من الأدباء، أصحاب الفضل، الذين يخلصون لك الود ٬ ويقدرون الصداقة قدرها ، ولكنهم إذا كانوا ممن طبعوا على الحسة واللؤم ، فسوف تصير مثلهم ويحكم عليك بما حكم عليهم ، لأنه من المستحيل ألا تكتسب شيئاً من طباعهم ٬ وبينك وبينهم صـداقة ومودة ، ولذلك قيل لا تصحب شريراً فان طبعك يسرق من طبعه وأنت لا تدرى . فلا تعاشر من كان دأبه الشر والخبث والرياء والنفاق ٬ بل اصحب ذوي الأخلاق

الفاضلة والسمير المحمودة ، والمتحاين بالنراهة والعفة والاستقامة والاخــلاص . ولا تتخذ لك خليلاً الا وهو مثلث أو ارفع منك عقلاً وأدباً ، ولا تمجل في انتخاب الأصدقاء ، بل تأنّ فيه . ولا تتخذ لك صديقاً الا بعد الاختبار الطويل

احرص كلّ الحرص على أصدقائك الصالحين المخلصين ، فقد يتعب الإنسان كثيراً ليحصل على صديق مخلص . واعلم أن الأصدقاء المخلصين كنز ثمين يندر الحصول عليه . ولا تضيع صديقاً لك بعدم اصفائك اليه ، وعدم المعاشرة المرضية له . ولا تهجر صديقك لوهم يداخلك ، أو لاشتغالك بصديق جديد ، ولأقل عيب يبدو منه أو زلة يسقط فمهـــا ، وإلا فلن تحصل على صديق مدى الحياة ، ولا تنتقل من صديق إلى آخر بدون سبب ، لئلا تـكون كطبر يترك غَصِناً ويقع على آخر فلا يمكنه أن يبني عشاً على أحد الأغصان ، فكذلك أنت لا تستطيع أن تحصل على موضع من قلب إنسان، ان انتقلت من مصادقة هذا الى مخالفة ذلك . فاحرص أيها العاقل على أصدقائك وتذكر أن خسارة الأصحاب المخلصين شر من ضياع ألجوهر الثمين

إذا تصادقت أو تحاببت مع صديق ، فسر معه باخلاص وصدق وسلامة نية . ووثق بينك وبينه علائق الوداد ، ولا تؤاخذه على كل هفوة ، ولا تذكر له سيئة ، بل انسَ كل غلطة يسقط فها ، ولا تسمح لقلبك أن يدخله شيء من جهته ، ولا لتصوراتك أن تجول في ميادين الأوهام لتظن به الظنون التي رعالم تخطر على باله ، ولا تقطع حبل مودته الا لأمم كبير وشر مستطير عجزت عر · ج ابعاده عنها ، وكن صوراً واستعمل الحكمة والتأبي لعل الخلاف يزول . قال الحكم ابن سيراخ « عاتب صديقك فلعله لم يقل ، وإن كان قال فلا يكرر القول ، عاتب صديقك فان النميمة كثيرة ، ولا تصدق كل كلام ، فرب زال ليست زلته من قلبه ، ومن الذي لا يخطىء بلسانه ، عاتب قريبك قبل أن تهدده » ( ١٩: ١٩ - ١٧) ومتى عاتبته فليكن ذلك بكل وداعة وحلم ، ولا نذكر له كلمة تؤلمه لئلا يعود عتابك بالصرر ، وبدل أن ممكن الحب تريد الحفاء وتحلب النفور

https://coptic-treasures.com/

ليكن بينك وبين صديقك نوع من الساواة ٬ فاذا كنت

ارفع منه مقاماً فلا ينبغيأن تعامله معاملة الرفيع للوضيع ، أو كعبد رقيق، ففي ذلك ذل له تأباة النفس العزيزة، وإن كان أرفع منك فلا تعامله الا بما يحفظ كرامتك ويصون مروءتك. أحب جميع النياس ولكن لا تعاشرهم وتخالطهم كلهم . ولا تثق بصديقك أو تببح له بأفكارك وأسرارك قبل أن تختبره . ولتكن محبتك للجميع وسلامك مع الكلى ، ولكن سرك لا يكون مع كل أحد . ان كنت صديقاً فلا تنقلب عدواً ، ولا تسرع بروحك الى الغضب مع صاحبك لأي سبب، بل كن محتملاً ومتأنياً وحلياً معه . الصديق الأمين معقل حصين ، وســور منيع من وجده فقد وجد كنراً ثميناً . لا تحسر صديقاً. لك محباً ووديماً ومرافقاً لك ومشتركاً معك في سرورك وآلامك . تصرف بحكمة ورزانة مع أصدقائك كي لا تخسرهم ويخسروك. فان الأصدقاء الأمناء الصادقين والخلان الصالحين هم دواء للحياة ، وعشرتهم لذيذة وسعيدة « الأخ أمنع من مدينة حصينة » ( ام ١٨ : ١٩ ) « الصديق يحب في كلوقت ، أما الأخ فللشدة نولد» ( ا م ١٧:١٧ ) « المكثر الأصحاب يخرب

نفســه ولكن يوجد محب الزق من الاخ » ( ا م ١٨ : ٢٤ )

لازم الحكماء ورافق العلماء . واقتد بأهل الكمال ، واكتسب وان رأيت عاقلا حكماً فطناً فاسَتمع اليه واصغ اليه بعقلك وقلبك . قال الحكم ابن سعراخ « لا تبدل صــديقًا بشيء زمني ولا أُخاً ً خالصاً بذهب أوفير » (٢٠:٧) « اختبر النِّــاس ما استطعت وشاور الحكماء . هم . اجعل عشرتك مع العقلاء وكل حديثك في شريعة العلي » ( ٢١:٩ و ٢٣ ) « المساتر الحكماء يصبر حكماً ورفيق الجهال يضر » ( ا م ١٣ : ٢٠ ) « لاتستصحب غضوباً ومع رجل ساخط لا تجبيء ، لئلا تألف طرقه وتأخذ شركا لنفسك » (ام ٢٢: ٢٤، ٢٥) « لا تخالط المتقلمين » (ام ٢٤: ٢١)

« إن كان أحد مدعواً أخا زانياً أو طماعاً أو عامد وثن أو شتاماً أوسكيراً أوخاطفاً لاتخالطوه ولا تؤاكلوا مثل هذا» ( 1 كو ١١٠٥) لا تدخل فى سبيل الأشراز ، ولا تسر فى طريق الأثمة ، تنكب عنه ، لا يمر به ، حد عنه واعبر ، لانهم لا ينامون ان لم يفعلوا سوءاً ،

وينزع نومهم إن لم يسقطوا أحــــداً ، لأنهم يطعمون خنز الشر ويشربون خمر الظلم ، أما سبيل الصديقين فكنور مشرق يتزايد وينير إلى النهار الكامل ، أما طريق الأشرار فكالظلام لا يعلمون ما يمثرون به » ( ا م ٤ : ١٤ – ١٩ ) واعلم « ان المماشرات الردية تفسد الأخلاق الجيدة » ( ١ كو ١٥ : ٣٣ ) من لس القار الصق به ، ومن عاشر الأدنياء اكتسب منهم صفاتهم . لن بوجد مرض يعدى كما تعدى الأخلاق الردية أصحاب السجايا الصالحة . فاهرب وابعد عن كل ردىء خيث ، واحتسبه شراً من اللصوص والحوية ، فإن السارق إنما يسرق أمتمتك أو مالك ، وأما هذا فإنه يسلب شرفك وأخلاقك . ويسرق غنى النفس والفضائل الممينة التي هي أغلى من اللآلىء . ما بالك تبعد عن الريض بالوباء خشية العدوى، وصاحب الأخلاقالسيئة ذو عدوىأخبث منها . «فاعترلوا عن خيام هؤلاء القوم البغاة ، ولا تمسوا شيئًا مما لهم'، لثلا تهلكوا بجميع خطاياهم » (عد ١٦: ٢٦)

إن شئت أن تمرف أخلاق الإنسان فانظر إلى خلانه وأصحامه

ومماشريه . قل لى أيها الأنسان عن خلانك وأصدقائك ، وأنا أقول لك من أنت وما هى أخلاقك . من طلب انسانًا مهذبًا تقيًا بين عشراء أشرار ، كمن يطلب ناراً في ماء وأثماراً مرض شوك

إن معاشرتك للا تقياء تكسبك فضيلة ، وتجملك واحداً منهم ، فشاول لما اجتمع مع الأنبياء تنبأ مثلهم ، ولكنه لما كان بين الجهال صار جاهلاً . بطرس حينًا كان في وسط التلاميذ أقر واعترف بأن المسيح ابن الله، ولكن لما كان في دار قيافا انكره ثلاث مرات. فالمعاشرة تؤثر في الأخلاق بل تجعل الانسان كمشيره . إن الفحم يشتعل باقترابه من الفحم الملتهب، فكذلك أنت عرافقتك واقترابك من أهل الفضيلة تستنير مثابيم ، فان كانت اخلاقك غير متكاملة فصديقك التقي يبعث فيك بنور الفضيلة . ذكر في الكتاب أن ميتاً لمس عظام اليشع النبي فقام للحال حيًّا ( ٢مل ١٣ ) هكذا الحاطيء متى عاشر الاتقياء يقتبس من خصـــالهم ويكره رذائله ويعود الى حياة النعمة . الرب بارك لابان لنزول يعقوب عنده ( تك ٢٤ : ٢٧ ) وبارك بيت الرجل المصرى لأجل يوسف (تك ٣٩: ٥) ولوط لما كان مرافقاً لابراهيم

حصل على ثروة طائلة ، ولكن لما سكن بين الأمم خسر أمواله حتى استرجمها له ابرهیم بعد ذلك (تك ۱۳ و ۱۶) وبولسلاكان مسافرآ في البحر وحصل نوء عنيف وانكسرت السفينة ، نجا جميع الدين فيها إكراماً لبولس، وعددهم مائتان وستة وسبعون نفساً (اع ٢٧ : ٢٤) فرافقتك لأهل الكمال تملمك الكمال ، وعشرتك لأرباب الفضيلة تسبرك في الفضيلة . فاختر لنفسك ما يجلب لك الحظ الوافر ، وعاشر الأفاضل وانتفع بكلامهم العذب ونصائحم المفيدة ، واقتد بهم في مناقمهم الصالحة واتبع ما سلكوه من طريق الخير والكمال . فكما أن استنشاق الهواء الجيد ، والسكني في الاماكن المتدلة مما يفيد الجسد، فكذلك معاشرة الأتقياء نافعة ومفيدة لسجاياك وأخلاقك وخصالك ، وان كنت ترحل من مكانك وتقصد الأراضي المعتدلة الهواء لأجل جسدك وحصولك على الصحة والعافية ، فما بالك لا تهربُ وتفر من مخالطة الأشرار وتنفصلُ عر ﴿ عَشَرْتُهُمُ السَّيَّئَةُ وتقصد معاشرة الاتقياء والقديسين .

قال ابن سيراخ « الصديق الأمين لا يعادله شيء وصلاحه

لا موازن له » ( ص ١٠: ١٥ ) ما أقل وجود الأصدقاء الأمناء والمخلصين الحقيقيين في هذا العالم ، فان أكثر الناس الآن يحبون ذواتهم . وان أظهروا لك البشــاشة واللطف والتبجيل ، فأنهم يتغيرون غداً ، وفي الغالب تحد كثيرين يظهرون لك المحبة لمنفسة يرجونها أو لخير يؤملونه منك ، فابحث ودقق واختبر أحلاق من تماشره قبل أن تسادقه . فرعًا كان من يصادقك لا يحبك ولكن يحب مالك أو جاهك ، أو النفع الذي ينتنيه من ورائك ، وقد لايخدمك الواحد إكراماً لحيه لك ، بل لأجل ما تستطيع فعله لمنفعته . فان الغراب الذي أطلقه نوح رجع إلى السفينة لما لم تكن مياه الطوفان قد غاضت بعد ، ولكن عندما أطلقه مرة بأنية لم يمد إلى صاحبه لما وجد ما يقتات به ، ولم يحفظ عِشْرة من عاله مدة مائة وخمسين يوماً وأنقذه من الموت . فكثيرون في العالم يظهرون لك أنهم أصحابك وأصدقاؤك، مزورونك ويمدحونك لافتقارهم اليك لقضاء أغراضهم ،وما داموا قد بلغوا ماترىدون منك فلن تلقىمهم وفاء ولا يلتفتون اليك ، فهؤلاء الذين كنت نظيهم خلانك وأصدقائك

ليسوا في الحقيقة كما توهمت. قال ان سيسيراخ « في زمن الحير لا يعرف الصديق، وفي أوان البلية يعرف العدو » الشجرة وهي مثمرة يتردد عليها الناس يطلبون تمرها ، وحين انقطاع الثمر تهجر وتهمل ولا يعتني بها .

أورشليم فى زمان مجدها وعزها كان يتقرب البها جيرابها ويسالمومها ، ولكن لما خربت رئاها أرميًا باكيًا نادبًا قائلا «كيف صارت كأرملة العظيمة فى الأمم ، السيدة فى البلدان صارت تحت الجزيه ، تبكي فى الليل بكاء ودموعها على خديها ، ليس لها معز من كل محبيها ، كل أصحابها عدروا بها صاروا لها أعداء » ( مرا ١ : ١ و ٢ )

الزئبق يتحد بالذهب ملتقطاً أياه أيماكان ، واكن متى دخل الدهب الى النار تحول الزئبق وفر هارباً ، فكثيرون يظهرون الاتحاد بك والإخلاص والمودة ، ومتى سقطت أو وقعت فى تجربة انقلبوا عليك وبقيت أنت وحدك فى شدائدك ، فاياك والاغترار بمثل هؤلاء ، فالصديق الامين هو الذي يهتم بخيرك الروحى

والحسدي وخلاص نفسك ، وليس هو الذي مداهنك وشملقك ثم يروغ منك كما يروغ الثعلب ، وعو الذي يغار عليك ، ويحزن لمصائبك ، ويتألم لآلامك ويشاركك في سائر أمورك ، ويتوسل إلى الله لاحلك ، وينصحك دائمًا بالمحبة . لا توجد صداقة صحيحة ولا محبة صادقة إلا في الله وبالله . إن شئت صديقاً ودوداً أميناً محباً مخلصاً كريًّا تسلم له قلبك وافكارك ، فلن تجد غير الله الذي لا يغفل عن محبيه . فلم يهمل يوسف في سجنه ، ولم يترك داود في اضطهاده ، ولا سوسنة في محنتها ، وهو لا يتخل عن أصفياً في الشدة ، بل حين يهجرك الأصحاب والائقارب، وحين تترك ليل هاته الحياة لا يكون لك صديق سواه ٬ يســير معك ويبلغك الى مقر الراحة الأبدية . ودونك صديقاً آخر يؤاكلك ويعاشرك ويسيرمعك ، واذا فرحت فرح معك ، وإذا تألمت تألم معك ، وهو مرافق لك في كل ادوار الحياة ، وسيضطر يوماً ما أن يسبر معك في طريق الابدية ، وهو ضميرك . وهو صــديق أمين وعادل ، لو سمعت له واتبعت ارشاده استغنت عن كل صديق غيره .

#### الفصل الثالث والسبعون

اجتناب دينونة الآخرين والاحتراس من الظنون الردية واحمال نقائص النير

إن في دَاخَلنا ميلاً خفياً كامناً. يتطلع دائمًا إلى الوقوف على نقائصالآخرين ودينونتهم ، وهذه السجية تتولد من الكبرياء وحب الذات . فأمت هذا الميل من داخلك ، ولا تدعة يحيا فيك ويبحث عن نقائص الناس وزلاتهم ويدينهم . واعلم ان الاطلاع على الحفايا، والبحث عما في القلوب ، حق من حقوق الله وحده لم يشأ إعطاءه للناس، فلا تختلسه وتتخذه لنفسك. فمن أقامك رقبياً على الناس، ومن حولك حق الدينونة حتى ندين غيرك . لا تتعب نفسك وتفتش عن نقائص الناس وزلاتهم ، بل افحص ضميرك وادخل محدم قلبك وحاسب نفسك على ما فعلت . فانك إن فعلت ذلك وجدت نقائص كثيرة وزلات متعددة تناديك بأن تلجم لسانك عن غيرك ، وتعلمك

ترك الدينونة وتأمرك بالرفق بقريبك ، حف فقط على نفسك ، وحاسب ذاتك ، وقتس ضميرك ، وابحث عن نقائصك وأصلح نفسك ، واعلم أنك غير مسئول عن غيرك ، ولا تجازى أمام الله والناس بغير ما تعمل

من جملة ثمار المحبة الشهية التي تتولد في نفوسنا عدم الظر · السيء في أحد ، ولكن عدو الخير الذي لا مهدأ الا بنقض كل بناء للمحبة ، يسعى ويحرك نا الى الظنون الرديئة حتى نظن بالآخرين ظنونًا هم أبرياء منها ، أو يجعلنا نحكم على بعض خصالهم ، واذا بحثنا وجدنا أنهم أفضل منا ، ولكي ينهب سلامنا الروحي يجمهد أن يلق في قلوبنا ظنوناً لا أصل لها ، ومتى سقط أخ لنا في زلة خفيفة معنا ينهز العدو فرصة ليكبرها لنا وينشىء في أذهاننا أفكاراً ويولد فيها شكوكاً . فان شئت أن تزيل هذه الظنون الخبيثة ، وتصون الحبة من الأشواك، فازع كل شك واخرج كل فكر فاسد من قلبك، حتى ولوكان صحيحاً ، وانظر الى أخيك من جمة حسناته ولا تدع الشكوك تلج عقلك وتستولى على فكرك ، لأن الظنون سم الحبة ،

وسوسُ الآتحاد، وجِرثومة شر وفساد لوحدانية الروح، الشكوك طاعون خنى وسم دفين يوله الغدر ، وينشىء الأفكار الدنسة، ويفسد القل ويمزق سلام الجاعة . ما بالك تذكر عيوب القريب ، وتهين اسمه ٬ وتشين صيته ، وتفتح باباً للبغض والاحتقار ، أي اثم تجلبه على نفسك ، وأية خطية تجترمها بهدم صيت قريبك ، وثلم عرصــه ، وكرامته أمام النــاس بظنونك الرديئة؛ من غير دليل لديك أو حجة عندك ، هبك أقمت دليلاً فن كلفك به ؟ اعلم أن ذلك خطية عظيمة وجرم شديد عند الله والناس، وهدم الفضيلة والانسانية ، والكمال والاحتشام والبناء الروحي .كيف تفترى على أخيك ، وتظنُّ فيه السوء، وتخترع ضده الشرور والمفاسد وهو ســـاكنُّ ` آمن . إن الله لا يغفر لك هذا الاثم إن كنت لا تصلح قلبك ، وتربى فيه المحبــة الــكاملة التي لاتحســـدُ ولا تحقد ولا تظر · ﴿ السوء بالآخرين

ألا تحزن وتتألم لو عاملك غيرك بما عاملت به قريبك . ألا تفتم لو ظن أحد فيك سوءاً. أماكنت تحسب أنه أهانك وأساء

اليك بهذا الفعل الذميم ، فلماذا لا تسلك أنت هذا الطريق ، وكيف تعامل الغير بما لا تريد أن يعاملوك به

« لا تدينوا لكي لا تدانوا ، لانكم بالدينونة التي بها تدينون تدانون، وبالكيل الذي به تكيلون يكال لكم ، وباذا تنظرالقذى الذي في عين أخيك ، وأما الخشبة التي في عينك فلا تفطن لها ، أم كيف تقول لأخيك دعني أخرج القذي من عينك ، وحينئذ تبصر جيداً أن يحرج القذي من عين أخيك » (مت ٧ : ١ ـ ٥ )

« لذلك أنت بلا عذر أيها الانسان ،كل من يدين ، لانك فيا تدين غيرك محسكم على نفسك ، لانك أنت الذى تدين تفعل تلك الأمور عيبها » (رو ۲ : ۱)

« من أنت الذي تدين عبد غيرك ، هو لمولاه يثبت او يسقط » ( رو ٤:١٤ )

«وأما أنت فلماذالدين أخاك أو أنتأيضاً لماذا تردرى بأخيك ، لأننا جميعاً سوف نقف أمام كرسى المسيح ، فلا محاكم أيضاً بعضنا

بعضا ، بل بالحرى احكموا بهذا أن لا يُوضع للاخ مصدمة أو معترة » (رو ١٤ : ١٠ و ١٣)

اذاً لا تحكموا فى شىء قبل الوقت ، حنى يأتى الرب الذى سينير خفايا الظلام ويظهر آراء القلوب ، حَينْئَذْ يكون المدح لـكل واحد من الله » (1كو ٤ : ٥)

« لا يذم بمضكم بعضاً أيها الاخوة ، الذى يذم اخاه ويدين اخاه يذم الناموس ويدين الناموس ، وان كنت تدين الناموس فلست عاملاً بالناموس بل دياناً له ، واحد هو واضع الناموس القادر أن يخلص ويهلك فن أنت يامن تدين غيرك » ( يع ٤ : ١١ و ١٧ )

من اقامك دياناً وقاضياً حتى تعلو منبر القضاء وتحكم بالظلم والمندر والسموء على غيرك. فأكرر عليك القول ألا تختلس حقوق الله ، ولا تسرق دينونة القادر على كل شيء ، فهو المطلع وحده على التلوب والضمائر ، وكل شيء مكشوف وعريان أمامه . إن الظنون الردية ودينونة الآخرين تنشأ من الكبرياء، الذي بسببه يظن الانسان أنه شيء ، أو أنه حاصل على ما لم يحصل عليه غيره من الفضائل

والمواهب . ولكنك لو اتضعت وعرفت حقارة ذاتك لاجتنبت الدينونة ، ولما تطلعت إلى نقائص النير . فراقب نفسك لئلا يقال لك « أيها الطبيب اشف نفسك » إن رأيت نقيصة في قريبك فابحث ذاتك هل هي فيك أم لا ، فان وجدتها كامنة في شخصك فاجهد لتنتزعها ، وان وجدت فضيلة أو محمدة في آخر فا كتسبها منه ، ان كانت غير موجودة عندك ، لان ذلك أليق وأفضل لك ، وضع أمام عينيك أن البغضة تهيج خصومات والحبة تستر كل الذبوب ( ام ١٠ : ١ ) «ومن يستر معصية يطلب المحبة ومن يكرر أمراً يفرق بين الأصدقاء » ( ام ١٧ : ١ )

لا تطمع أن يكون جميع الناس خالين من النقائص ، فلا بد من المحز والضعف ان تظهر نقائص كثيرة بجب أن تحتملها ، وإن لم محتملها فكيف يحتمل الناس نقائصك . عل تظن في نفسك أنك خال من المعيوت ، فان كنت لا تقدر ان تقوم ذاتك كما تريد ، فكيف تتوقع أن يكون غيرك خالياً من النقائص

لا أحد بغير نقيصة ، ولا انسان خالياً من عيب وما من أحد

يحرز الكمال . بل كانا في حاجة لان يحتمل بعضنا بعضاً ، وينصح بعضنا بعضاً ، لاننا جميعاً مفتقرون الى المعونة والساعدة والصفح والساح والشفقة ، كانا في حاجة الى الرفق والتأبى والاحمال والنفران. اعرف ذاتك وما فيها من النقص والضعف والوهن ، ولا تمكر صفوك من زلات صغيرة مجدها فى النير . وروض نفسك على ذلك ، وثبت علائق المودة بينك وبين إخواتك ووطد بذلك دعائم الأمن والسلام .

## الفصل الرابع والسبعون

#### الاغتياب والنميمة

الاغتياب دود فاسد يمتص دم المحبة ، وهو يتولد من فساد القلب و بجاسة الضمير ، ينشأ من الظنون الردية ، وهو ابن للكبرياء ، ونسيب للادعاء ، وعامل الفتنة ، وزوان بين إلفة الجماعة ، وزارع الحصومات ، ومقلق السلام ، ودليل البغض والكراهة ، ونتيجة المقت . وهو شر أشد قبحاً من السرقة . لأن السارق إنما يسرق الأشياء المرضية والمواد التي يمكن تمويضها ، ولكن النمام يثلب أعراض الناس وصبهم ، ويسطو على المرض والشرف والصيت المناس من المنال ، لأن الصيت أفضل من النمي ( ام ٢٠٠)

الخصام » (ام ۲۰: ۲۰) « رجل الأكاذيب يطلق الخصومة والنام يفرق الأصدقاء » (ام ۲۰: ۲۸) «مشيع المذمة هو جاهل» (ام ۱۰: ۱۸)

إن سممت قولاً يشين ُ صيت أحد ، فاعتبره كأن لم تسهمه ولا تفه به أنيرك ولا تفكم بما يضاد المحبة ، ولا يكفى ألا تشكام في حق القريب فقط ، بل يجب ألا تصغى بأذنك إلى اغتيابه ، الثلا يملق شيء منه في قلبك ويكون عثرة لسلامك . ولا يمنعك الحياء أن تصرف المنتاب إلى حديث آخر مفيد ، وإن لم يمكنك ذلك فحسبك أن تنصرف عنه أو تقطع الحديث معه بطريقة لطيفة مملنا أن ذلك خطية . لأن رغبتك في الاستماع تدل إما على استحسانك الحديث ، أو اشتراكك مع الهام ، أو موافقتك ورضائك عنه .

أما تخطىء ان رأيت ناراً مشتملة في بيت قريبك وتستطيع الطفاءها ولم تتحرك إلى ذلك ، فكيف إذاً ترى نار النميمة ، ولهيب النمية مشتملة في حق أخيك ولا تبادر إلى اخمادها . إن رأيت نقيمة أو عيباً في صاحبك فالأولى بك أن تصلى لا جله لا أن

تَذْمُهُ وَتَغْتَابُهُ ، لأَنْ اغْتَيَابِكُ له لا يُصلحه ولا يجديك نفعاً . وقد يكون من تراه ناقصاً ومذموماً يتوب إلى ربه ويقبله ، فكيف هل تعلم أنك لن تسقط يوماً ما في تلك السقطة التي كنت تذمها في غيرك . خف الله ، واكفف لسانك عن قريبك ، إنك لن تدان عنه ، وتجازی بفعله ، ولم ترسل مدیراً لا مورالناس وأفعالهم وحکماً عليها . فلا تحكم على أحد حتى ولو رأيته يفمل خطية ظاهرة ، لانك لا تعرف آخرته وآخرتك . إن الكرّام الحكيم لا يقطف إلا الاممار الناضجة ويترك الباقي ، فكن أنت كذلك لا تنظر في غيرك إلا الصفات الحسنة وتغاضَ عن الهفوات ، ولا تنقل كلة ردية سممتها قیلت فی حق قریبك ، بل اجتهد لتجبر كل صدع ، وتصلح كل رأب ويؤلف بذلك بين القلوب، واحترس من الألفاظ القاسية ، لإن فظاظة الكلام تربىالمداوة والكراهية . ولا تنطق بكلمة تغيظ أخاك ، ولا تحاول أن تمس كرامة أحد لا في حضوره ، ولا في غيبته ، وتعسلم أَنْهِ خَبِرِ لِكَ أَنْ عَوت مِن أَنْ تَسْبِ عَثْرَةَ لَغَيْرَكُ

« صن لسانك عن الشر وشفتيك عن التكلم بالغش » ( مز ٣٤ : ١٣ )

« يارب من ينزل فى مسكنك ، من يسكن فى جبل قدسك ، السالك بالكمال والعامل بالحق ، والمتكلم بالصدق فى قلبه ، الذى لا يشي بلسانه ، ولا يحمل تمييراً على قريه » ( مز ١٠:١٠ – ٣ )

# الفصل الخامس والسبعون

طول الروح وعدم الغضب

قال الحكيم «طول الروح خير من تكبر الروح ، لا تسرع بروحك إلى الغضب لأن الغضب يستقر فى حضن الجهــــال » (جا ٧ : ٨٩٨) « بطىء الغضب خير من الجبار ، ومالك روحه خير ممن يأخذ مدينة » ( ا م ١٦ : ٣٧ ) الغضب هلاك للنفس ،

وأتون يحرق فيه سلام القلب ، وفار تنمى الحبة ، وهو وحش كاسر مفترس ، وجنون وقتى . الضباب يظم الجو ، فكذلك الفضب يجمل غشاوة على العقل ، ويمكر صفاء النفس ويؤلمها ، ويصيّر المزاج سقياً عليلاً

الغضوب يقتلُ نفسه بنفسيه ،ويقضى عليها بغيظه ، فقلب الفضوب حانق كل حين ، وجبينه مقطب ، ومزاجه سقيم ، وحاله في يأس ، فهو دأمًّا حزين النفس ، مكتئب الروح ، فاقد الشمور . وعينه شريرة ، وهو مكروه من الجميع . أما المتمهل فهو ســميد في حياته وهو كينبوع صاف يصعب تكديره . فالإمهال مذهب للغضب ماين للقساوة ودعامة الصلح والسلام . فكن طويل الروح تنــل<sup>°</sup> الغبطة والسعادة . فالكثير الأناة يكون دأعًا فرجاً ومسروراً . والطويل الروح لا يعرف الغضب ولا يشعر بالحقد ، بل يصبر على صروف الدهر ونوائبه ، إذا كنت طويل الروح فلن تشتعل نفسك غصباً ولن تثب إلى الغيظ عند الإهانات ، وتبقى ثابت الحأش راسخ القلب لدى كل شيء . الطويل الروح لا يظلم ولا يحزن ولا يتعدى

على غيره ، وجهه بشوش ، وقلبه ساكن ، ضميره هادي، ، وعقله رزين ، وكل شي، فيه حسن ، يعالج كل شي، بالصبر وطول الأناة .

من لا يتخلق بطول الأناة يفقد الصبر ويسرع دائما إلى الغضب والحصومات ، ويحتدم غيظاً لنزول أي محنة به ، ويصير قلقاًمضطرباً في سائر أفعاله وحركاته ،ويكون كورقة تحركها الرياح كيف شاءت. فتعلم أن تكون متأنيًا طويل الروح في كل أحوالك فيحسن حالك ويستريح قلبك وينعم بالك . فما أسعدك إن تعلمت أن تنبذ الغضب لأنك تكون في سلام دائم • وان أبعدت عنك روح الغضب فقد طردت الحرب والاضطراب . عش سالماً واسلك سبيل الدعة ، ولا تتكلم بحدة ، فتنفى عنك أسباب الغضب ، وتصير مسكناً للروح القدس . إن حفظت نفسك من الغضب تقدر أن تقتني المحمة والدعة والتواضع والصبر. قينَّد الغضب بسلاسل من حديد ، واحسبه عدواً ظالمًا ضاراً بنفسك وداوه بالوداعة . واضر به بسياط التأني والسكون. والجمه بلجام الحبة الحالصة . متى يتملكك الفضب فاضبط نفسـك بالسكوت والصمت. إذا أهنت أو احتــ أو اعتدى عليك أحد

فليكن دفاعك عن نفسك بهدوء ولين ، ولا تعامل غضوباً وأنت غاضب واعلم « ان الجواب اللين يصرف الغضب والكلام الموجع يهيج السخط » ( ام ١٥٠ : ١ ) « ببطء الغضب يقتسع الرئيس واللسان اللين يكسر العظم » ( ام ٢٥ : ١٥ ) « بطىء الغضب كثير الفهم وقصير الروح معلى الحقق » ( ام ١٤ : ١٩ ) « الحجر تقيل والرمل ثقيل وغضب الجاهل أنقل مهما كليهما » ( ام ٢٧٠:٣) « تمقل الإنسان يبطىء غضبه وفخره الصفح عن معصية » ( ام ١٩ : ١١ )

إذا تحادثت مع إنسان فايكن كلامك بتمهل وتأن ، وإذا حجت أو دافعت عن حق فليكن بلا غضب . وإذا نصحت فليكن برفق ولطف . إن شئت أن تخرج القذى من عبن أخيك ، فلاتتخذ آلة ضخمة لئلا تتلف عينه ، فكذلك الكلام القاسي ، والتوبيخات المر"ة تفقد بها أخاك ، فاستعمل الكلام اللين ووبخ بلطف، وعظ بمحبة وأصلح بدعة ، وانصح بشفقة ، وتكلم بكل تأن ووداعة . ولكنك ان استمملت الشدة عكرت صفو أخيبك وفقدت صداقته . بعض

المادن كالرصاص يلين بالطرق، وبعضها كالحديد زيد صلابة بالطرق. فالنصائح والتوبيخات الصارمة تغيد القلوب اللينة وتقسى ذوى المواطف الخشنة القاسية ، فاعط كلاً ما يناسبه من الدواء

# الفصل السادس والسبعون

#### الصمت والاحتراس من فضول الكلام

إن فصول الكلام باب للوقيعة والاغتياب ، وقائد الى الذمة والمحرّة والسخرية ، وهو يشتت العقل ويبيد السكون والسلام ، ويربل التأمل ويطنىء حرارة الروح .أما الصمت فحفاظ لهدوء العقل، وحياة للخشوع ، ورقيب على الأفسكار ، وقرين السلام ، ومرشد إلى حسن الجواب . وهو والد الصلاة ، ومخبأ لحرارة الروح ، ورفيق للدموع المقدسة ، وأخو الندامة وزرع للفضيلة وسبيل للارتقاء ، ومن يعرف أن يلجم لسانه فهو ملك قاهر ، أما من لا يعرف ذلك

فهو مهذار ثرثار لا يعرف كيف يدبر نفسه ، فضع حداً للسانك وتعلم كيف عسك برمامه .

احترس من فضول الكلام ، ولا تتكلم إلا عند الحاجة ، وحسما يقتضيه المقام . ولا تمدح كثير الكلام لأن الثرثار لا يخلو من الفضول ، بل سر بشفاه تتحرك مهدو بعد أناة وتفكير .كثرة الكلام تشوش الذهن وتحول دون الممتع بالأفكار المقدسة وتفقد والأمور المزدري بها ، ولم ممكنك الابتعاد عنه فكن هناك كأعمى ولا تتعلق بتلك الأباطيل . قال يعقوب الرسول « ليكر · \_ كل إنسان مسرعاً في الاستماع مبطئاً في التكلم » ( يعم ١٩٠١ ) « إن كان أحد فيكم يظن أنه دين ، وهو ليس يلجم لسانه بل يخدع قلبه فديانة هذا باطلة » ( يع ١ : ٣٦ ) « إن كان أحد لايمثر في الكلام فذاك رجل كامل قادر أن يلجم كلَّ الجسد، هوذا الحيل نضع اللجم في أفواهها لكي تطاوعنا فندير جسمها كله، هوذا

السفن ايضاً وهي عظيمة بهذا المقدار وتسوقها رياح عاصفة تديرها دفة صغيره جداً إلى حيثما شاء قصد الدير ، هكذا اللسان أيضاً هو عضو صـــنير ويفتخر متعظماً ، هوذا نار قليلة أي وقود تحترق ، فالســـان نار عالم الإثم هكذا جعل في أعضائنا ، اللسـان يدنس الجسم كله ويضرم دائرة الكون ويضرم من جهم ، لأن كل طبع للوحوش والطيور والزحافات والبحريات يذلل وقد تذلل للطبع البشرى ، وأما اللسان فلا يستطيع أحد من الناس أن يدلـــّله ، هو شر لا يضبط مملوء سمّاً مميتاً ، به نبارك الله الآب ، وبه نلعن الناس الذين قد تكونوا على شبه الله ، من الفم الواحد تخرج مركة ولعنة ، لا يصلح يا أخوتي أن تكون هذه الأمور هكذا ، إلعل ينبوعاً ينبع من نفس واحدة العذب والمرُّ ، هل تقدر ياأخوتي تينة أن تصنع زيتوناً ، أو كرمة تيناً ، ولا كذلك ينبوع يصنع ماء مالحاً وعِذْباً » ( يع ٣:٣ \_ ١٢ )

«قلت اتحفظ لسبيلى من الحطاء بلسانى، أحفظ لفمي كامة فياالشرير مقابلي ، صمت صمتاً سكت عن الخير فتحرك وجمى » (مر٢٩٠:١و٣)

إن الصمت لا محفظك فقط من الغلط والخطأ ، ول إن أحسنته أجدت الكلام ، لأن العقل يدعوك الا تتكلم إلا بعد التفكر ، ولا ترد الجواب إلا بعد التدبر ، ولا عكنك الحصول على هذه الزية إلا إذا اعتدت الصمت ، الذي به تحفظ فكرك وبه تعرف كيف ترتب كلامك ، ومتى تقوله وبأى صورة تقوله « من محفظ فمه محفظ نفسه ، ومن يشحر شفتية فله هلاك » ( ام ٣:١٣ ) « من محفظفه ولسانه محفظ من الضيقات نفسه » ( ام ٢١ : ٢٧ ) « في معصية الشفتين شرك الشرير اما الصديق فيخرج من الضيق » ( ام ١٧ : ١٣ ) « الموت والحياة في يد اللسان وأحباؤه يأكلون ثمره » (١٨١١) «كثرة الكلام لا تخلو من معصية أما الضابط شفتيه فعاقل » (ام ١٠ : ١٩) «الحلم يأتى من كثرة الشغل وقول الجهل من كثرة الكلام » ( جا ٥ : ٣) مدينة متهدمة بلاسور الرجل الذي ليس له سلطان على روحه » (أم ٢٠: ٢٨)

من لا يحفظ فمه فهو كالإناء المكشوف يسقط فيه النبار والتراب، ويكون مملوءاً بالاوساخ والاقدار، إذ إنه لبس له غطاء

يصونه ويحفظه . ليس المراد بالصمت عدم التكلم على الأطلاق ، لأننا ما وهمنا قوة النطق إلا لنتحادث ويفيد بعضنا بمضاً ، وإعما المقصود به الاحتراس من نقائص الكلام وفضوله ، لنترك فرصة لأفكارنا وأرواحنا أن تشتغل فى الباطن بالمخاطبة الروحانية والمفاوضة الإلهية مع الله ، التي تلق في قلوبنا العزاء الروحي والسلوان المهج · فتستقبل التأملات السماوية فتبعث فى أفئدتنا الفرح الداخلي والسلام ألحقيق . ليس من الصـــواب الامتناع عن الـكلام عند وجوبه ولزومه ، كما أنه من الفضول والحطأ الاندفاع في التكلم عنــد عدم الحاجة اليه . فاستمع أكثر مما تتكلم ، فقد أعطيت أذنين للسمع ، وما منحت إلا لساناً واحداً كي يكون كلامك أقل مر · \_ استماعك ، وقد خلقت الأذن مفتوحة ، وأما اللسان فاغلق عليــه بيابين هما الشفتان والأسنان كي ينفتحا عند اللزوم ٬ فتفكر وتأمل كثيراً قبل أن تتكلم ، فان لسانك مرتبط بقلبك ، ومن القلب تصدر أَفكاركُ وأَلفاظك ، وباللسان يستدل على ما في قلبك ، فزن الكلمة بمزان الحكمة ، وأبردها عمرد العقل ، وأصفلها في محك

ولا ترد جواباً قبل أن تسمع السؤال وتستوعبه جيداً ، وإياك ، أن تقاطع غيرك في كلامه ، لأن ذلك بدل على عدم اكمال أدبك ، وبه تسىء إلى المتكلم كأ تك محتقر كلامه . « من يجيب عن أمر قبل أن يسمعه فله حماقة وعار » ( ا م ۱۸ : ۱۳ ) فاذا سئلت عن شيء وأجبت عن غيره فلن يصفك الناس بالحذق لمرعتك ، بل تكون قد جلبت على نفسك صفة الحماقة والعار ، وأظهرت الجهل ودللت على غباونك ، ولا ترد على سؤال ما يوجه إلى غيرك ، لئلا تكون متطفلاً ومتكبراً ، تريد التقدم غير محترم من وجه اليه الكلام ، فاقد الثقة به مستصغراً له في عينيك . وإذا كنت في مجلس ووجه إلى

الجميع سؤال فلا تكن البادىء بالإجابة ، لئلا يظن فيك أنك تروم التقدم والظهور فتفقد بذلك التواضع . تكلم بصوت منخفض بقدر ما يسممك التكلم ، لأن التكلم بصوت عال أكثر مما يجب أمر لا يتفق مع الاحتشام والأدب، ومنى تكامت فلا تكثر مر حركات الأعصاء ، كهز الرأس والإشارة بالأصبع ، ورفع الجبين ، وتقطيب الحاجبين ، ولا تظهر حركة غبر مناسبة في أعضائك ، لا معنيك ولا بأنفك ولا بشفتيك ، ولا بغيرهما ، بل ليكن كلامك بهدوء وززانة وبشاشة وليكن وجهك طلقًا فيكسوك ذلك الهيبة والوقار . لا تتصنع اللطف والتنميق في الكلام ، ولا تقلد أحداً في كلامه ، بل ليكن الكلام مملوءاً عذونة ولطفاً حقيقيين ، بميداً عن الخشونة والقسوة لا سما عند النصح ، ولا تظهر غضباً عنـــد کلامك کي تؤثر آدابك فيمن تكلمه أكثر من کلامك ذاته،«لاترجر شيخًا بل عظه كأب ، والأحداث كأخوة ، والعجائز كأمهات ، والحدثات كأخوات بكل طهارة » ( ١ تى ٥ : ١ و ٢ )

واعلم أنك لن تندم على كلة لم تفه بها ، ولكنك سوف تأسف

على كلة نطقت بها فى غير محلها ، لأن الكلام الذى احتجزته فى نفسك ، يمكنك أن تقوله فى أى وقت ، وأما ما قلته فهبهات أن تستطيع استرداده

# الفصل السابع والسبعون

#### الصر

الصر قوة القلب ، وشهامة النفس ، هو حصن المجاهدين ، وملجأ أبين في الشدة والضيق ، منشط النفس ومؤيدها ، قاهر للكسل والفتور ، مقاتل القلق والضعف ، وهو سيف ذو حدين يستأصل التعب ، وهو ذهب خالص في البودقة ، ومعدن صلب تحت المطرقة ، وقع جيد داخل الاهراء ، فنا أجل الصر وما أحسنه . أنه لمنبوط من يتصف به ، لأن فيه الرجاء ، والرجاء لا يخزي . من يضر يتحمل المشقات بسرور ويتقبل الإهابات بقل غير جزع ،

ويحسن الطاعة ، ويتسع قلمه ، ولا يضيق صدره لدى أى شىء ، ويسلم الجميع ويتقن المحبة ، ويبارك عند الشتائم . ويكون ساكن النفس رابط الحاش ، جلداً فى الحدمة ، قوياً فى الأعمال الصالحة ، لديد المحادثة ، وديع الروح ، حريصاً على حفظ الرجاء . مسكين من لا يحتمل مرارة الصبر ، وسميد من يتذوق حلاوته . شقى من ينبذ كأس الصبر . فن لا يشربه فهو جائم للخصومة ، متدم على الرب ، ضجر لدي المحادثة ، عاجز فى الصلاة ، فقير لا علك شيئاً من خيرات الفضيلة

عسك بالمسر، وطول الروح في كل أعمالك، واحتمل بشهامة كل ما يأتيك من الشدائد، وافتح لها صدراً رحيباً ، سواء أكانت أمراضاً ، أم تعميرات ، أم غموماً ، أم هموماً ، أم آلاماً جسدية ، أم أحزاناً ، أم حروباً من قبل العدو . لا يمكنك أن تتبع يسوع ما لم محمل صليبك وراء ، فان محناً كثيرة ، وآلاماً مرة تنتاب الأنسان في كل أدواره ، ولكن « بصبركم اقتنوا أنفسكم » (لو ٢١ : ١٩)

أصر صبراً جيلاً واتكل على الله وانتظر المون فيأتيك المزاء سريماً بالنعمة ، إن فقدت الصبر ضاقت نفسك ، وضاعت قوتك وشهامتك ، وضجرت وثقل عليك أقل الأشياء ، وسئمت الجهاد والتعب وقطعت الرجاء والأمل ، فاياك أن تفقد قوة الصبر ففها خلاصك . اتبع الصبر فتتبع آثار القديسين ، وتسلك في خطوات الرب . فالقديسون والأنبياء والشهداء وكل رجال الله حاقت بهم الحن، ولكنهم احتماوها بصبر جميل ، فسروا لها وفرحوا بها لأنهم كانوا ينتظرون الثواب من الله . فان شئت أن تكون تلميداً للرب فاعد نفسك للمحن وقوم ذاتك واحتمل كل شيء بالصبر وطول الأناة .

تقلد الصبر سلاحاً في كل شيء وردّد فول المرتم « انتظر ، اليتشدد وليتشجع قلبك ، وانتظر الرب » ( مر ٢٧ : ١٤ ) ليكن لك هذا القول كمكاز تستندعليه وقت الضيق والشدة ،وحينئذ تستطيع أن محتمل النوائب بصبر جميل إن صليت أو صمت أو سهرت أو جاهدت، أو فقدت التعزية أو حاولت الهوض عا فيه نشاط لروحك

وقوة لاتمام الفضيلة. فجاهد بقدر ما تستطيع ، واصبر ما أمكنك الصبر ، لا تفقد قوتك أو تمدم شجاعتك ، فانه عما قريب ينتهى جهادك، وتحصد ما زرعت وتحصل على نتيجة صبرك

ويل القلوب الخائرة ، والنفوس الحائرة ، والأيدى المتراخية عالمها تضيق ذرعاً عند التجربة ولا تثبت أمام الجهاد ، ولا تجد الحماية لمدم إيمامها وفقدان صبرها. فيامن تركتم الصبر إنكم ستخيبون وتحذلون ، ويامن فقدتم نعمة الانكال على الرب علام تستندون والى من ترتاحون ؟

اعلم أن الصبر عزاء لدى الأحزان والكوارث ، « لتتشدد ولتتشجع قلوبكم ياجميع المنتظرين الرب » (مر ٣١ : ٢٢) » فان الذى يصبر الى المنتهى خلص » (مت ١٠ : ٢٧) «انتظر الرب واصبر له » (مر ٣٠ : ٧) ولكنى أراقب الرب أصبر لأله خلاصى ، يسمعنى إلحى » (مي ٧٠٧) «لانى لك يارب صبرت أنت تستجيب يارب إلهى » (مر ١٥:٣٨) « إن كنا نصبر فسنملك أيضاً معه » (٢ تى ١٢:٢)

بالحيوة الأبدية » (رو ٢ : ٨) « فلا تطرحوا ثقتكم التي لها مجازاة عظيمة ، لانكم تحتاجون إلى الصبر حتى إذا صنعتم مشيئة الله ، تنالون الموعد، لأنه بعد قليل جداً سيأتى الآتى ولايبطىء» (عب ١٠: ٣٥\_٣٥)

« فتأنوا أيها الاخوة إلى مجيء الرب، هوذا الفلاح بنتظر ثمر الأرض الثمين متأنياً عليه ، حتى ينال المطر الميكر والمتأخر ، فتأنوا أنتم وتبتوا فلوبكم لأن مجيء الرب قد اقترب، لا يأن بمضكم على بعض أيها الإخوة لئلا تدانوا ، هوذا الدمان واقف قدام الباب ، خنوا يأخوني مثالاً لأحمال المشقات والآناة ، الانبياء الذين تكلموا باسم الرب، هانحن نطوب الصابرين، قد سمعتم بصبر أيوب ورأيتم عاقبة الرب ، لأن الرب كثير الرحمة ورؤوف » ( يع ٥ : ٧ ـ ١١ ) « لأنك حفظت كلة صبرى ، أنا أيضاً سأحفظك من ساعة التحربة المتيدة أن تأتى على العالم كله ، لتجرب الساكنين على الأرض، ها أَمَا آبي سريماً تمسك بما عندك لئلا يأخذ أحد إكليلكُ » (رؤ ٣: (11,11

« هنا صرالقديسين ، هنا الذين يحفظون وصايا وإيمان يسوع» ( رؤ ١٤ : ١٢ )

# الفصل الثامن والسبعون التحلي بالحق والصدق وعدم الكذب

لا تستجر من إظهار الحق، بل إخجل من الباطل والزور. وجاهد وذُد عن الحق حتى لو أدى بك ذلك إلى الموت، وفى الوجود إله قدير يحميك فلا يَد ُعك تغلب. لا تتزلف للا كابر ولا تخف الحق أمام المقتدرين. وليكن كلامك واحداً ولا تميل مع كل رجح. وكن دائماً صادقاً في كل أقوالك لتحوز ثقة من تكلمه، واهرب من الكذب في كل احوالك. في كل الكذب حطة وشناعة أن كل إنسان يتبرأ منه ولو كان تمتصفاً به ، فهو مثار سخط للرب وللناس، وصاحبه لا بركن اليه ولا يوثق به أبداً.

« كراهة الرب شفتا كذب ، أما العاملون بالصدق فرضاه » ( ا م ۱۷ : ۲۲ )

« ابتمد عن كلام الكذب ولا تقتل البرىء والبار، لأنى لا أبرر المذنب » ( خر ۲۳ : ۷ )

« لأن أفواه المتكلمين بالكذب تسد » ( مز ٦٣: ١١)

« الشاهد الأمين لن يكذب،والشاهد الزور يتفوه بالاً كاذيب» ( ا م ١٤ : ٥ )

« لا تكذبوا بمضكم على بمض إذ خلمتم الإنسان المتيق مع أعماله » (كو ٣: ٩)

« لذلك اطرحوا عنكم الكدب وتكلموا بالصــدق كل واحد مع قريبه ، لا ننا بمضنا أعضاء البمض» ( ا ف ٤ : ٢٥ )

متى تكامت عن أمر أو حدثت عن شيء فاحدر من البالغة فيا تقول . ولا تخرج بكلامك عن حد الاعتدال ، ولا تضف اليـــه من عندك شيئًا يفهم منه سامعوك عدم الصدق في القول . بل حسبك

أن تروى الحديث كما هو ، والعقل والحق يعضدان قولك ويظهران صدقك . لا تتكليم عن شيء معتداً برأيك ، مغتراً بنفسك، فقد تكون مخطئاً وليس الحق في جانبك ، ولا تفه بما يحتمل كثيراً من المعاني، ولا توجه كلاماً إلى واحد وقصدك منه أن ترى به أحد الحاضرين . ولا تكن فىكلامك متــــاوناً تقول غير ما تربد وتظير خلاف ما تبطن ، بل تعلم أن تنطق بالحق واضحاً وبالكلام صريحاً . ودعك من التلويم والرمز ، لأن تلك الخصال تدل على المكر واللؤم وسوء الضمير وهي أشنع من الكذب . وليكن كلامك بالحق فان ذلك مدل على نقاء القلب وسلامة النية . وكن حكماً في كل شيء وتنصر في كل أمر . لأنه لا يليق بك وأنت عاقل أن تصدق كل ما يقال ، أو تثق بأى فكر ورأى ، بلا إمعان ولا تبصر ، بل يدعوك الصواب وسداد الرأي أن تزن الأمور عزان الحق والصدق لترى الحق من الباطل . لاتصدق سريعاً ما يعزى من الشر إلى الآخرين . ولا تركن إلى كل ما تسمعه ، بل اجتهد دائمًا أن تتحقق الأمور بنفسك . وابحث وافحص وقتش ودقق ٬ وبعد

ذاك ثق إن وجدت محلا الثقة ، واركن إن وجدت مكاناً للركون.

لا تنسرع ولا تتمجل الحكم على أمر من الأمور قبل التحقق والتثبث ، فعدم الاسراع في الحكم حكمة عظيمة . لا تسرع بروحك إلى النفس عند سماعك أمراً تظنه مكدراً لك ، فلرعا وجدت فيه خيراً لك أو لقريبك . لا تكن عنيداً ولا مستبداً برأيك ، فرب شيء تعتقده صحيحاً وهو في ذاته لا أسساس له من الصدق ، ومن الحكمة أن تكون متأنياً وصبوراً في كل أمر . ولا تبادر إلى إذا عمراً لاتكون متأكداً من

# الفصل التاسع والسبعون تجنب المراح

كن هادئًا رزينًا محتشهاً في كل أحوالك ، ولا تكن مهذاراً كثير الضحك والهزل. واحترس من المزاح غير اللائق فاله يفقدك سلامة القلب ، ويسلبك نعمة التقوى والخشوع ، ويصيرك متوانياً متراخياً في الروحيات، ويبعد عنك روح العزاء الإلهي والسلوان الباطني، ومحط من قدرك في عيون الآخرين . فافرح وانشرح وتمتع بما هو مباح ولائق. لا تكن كثير الضحك لأى سب ، لأن كثرة الضحك دليل الحفة وقلة العقل. بل إنها لتميت القلب. كثيرون يطلبونالمزاح ،ويفرطون فيه ويصرفون جلأوقاتهم فيالهزل ، زعماً منهم بأنه يخفف عنهم أثقال العالم وينسيهم هموم الحياة ، ولكن باطلاً مايرجون وما هم في ذلك إلا واهمون ، فالراحة الحقيقية والفرح الدائم 

لاشرف له ولا اعتبار ، وليس من الرزانة والرصانة فى شىء . الجرس يعرف من طنينه ، أجيدهو أم لا ، فكذلك كلام الإنسان يظهر باطنه، فان سممت كلاماً مملوءاً مزاحاً وهزلاً فاقطمه محديث ملؤ. الرزانة والاحتشام، لا نه «كسوت الشوك محت القدر هكذا ضحك الجهال» (جا ٧: ٦)

كثيرون يعدون المازحين أناساً لطفاء مسامرين أصحابهم وخلامهم ، ذوى أنس ومسرة ، وبهزءون بمن يجعلون كل أحاديثهم وأقاويلهم فى خلاص النفس وهدوء الروح وسلامة القلب . ولكنهم لودروا لعرفوا أنهم قوم مستهزئون ساخرون خالون من النعمة، وليس ذلك منهم أنساً ولا لطفاً ، بل جهالة وعدم فطنة وتمييز ، وسوف يقال لهم «ويل لكم أيها الضاحكون الآن لانكم ستحزنون وتبكوب »

أما أنت فابتمد عن ذلك وتصرف بحكمة المسيحي الحقيق ، ولاتمود فمك أن ينطق إلا بما هو نافع وصالح لبنيان الآخرين « ليكن

کلامکم کل حین بنعمة ومصلحاً بملح لتملمواکیف بجب أن تجاوبوا کل واحد » (کو ۲: ۲)

« لا تخرج كلة ردية من أفواهكم ، بل كل ما كان صالحاً للبنيان حسب الحاجة ، كى يعطى نعمة للسامعين » (اف ؛ ٢٩) « اطرحوا عنكم أنم أيضاً الكل القضب السخط الخبث التجديف الكلام القبيح من أفواهكم » (كو ٣: ٨) كما يليق بقديسين ولا القباحة ولا السفاهة ولا الهزل التي لا تليق بل بلخري الشكر» (اف ه : ٤)

# الفصل الثمانون

# البشاشة والفرح بالرب وعدم الحزن والكآبة

ليكن وحيك دائمًا طلقًا بشوشًا ، لأن النشر والطلاقة وعذوبة الكلام تجذب قلوب الناس اليك . فلا تعاشر الناس أو تقابلهم أو تخاطبهم إلابوجه طلق بشوش . أظهر لهم على الدوام الدعة والاحتشام المقرونين باحترام ، ولا تدع الاكتئاب والكدر والحزن تتسلط عليك أو ترتسم على محياك، ولاتزعج راحة الذين سمك بِمَكْتِنَابِكُ وغمكُ. وقابل الجميع باللطف ولوكانوا ألدَّ أعدائك، كماعامل يوسف إخوته الذين باعوه . ألاترى المخلص سمح لهوذا أن يقبله ودعاًه ياصاحب. واعلم أن هذوء اخلاقك وحسن ملاطفتك ، بجلب لك الفرح والسرور وعجبة الناس، وتنزع منك البغض والحقد

كن فرحاً بالربكل حين ، ولا تحزن لأن الحزن يؤذي النفس

ويضيق الصدر . واصرف كل غم وحزن عن نفسك بالقاء همك وانكالك على الله الذى يدبر أمورك ، ولا تكن كبحر مضطرب لايهدأ تأبرته ولا تسكن أمواجه ، بل كن كوردة نضرة فى وسط الشوك ، وليظهر رضاؤك بما يأتى به الرب إبان التجارب وزمن الضيق والشدة ، ونق نيتك وأصلح ضميرك وكن خاضعاً لإرادة الله فتكون فرحاً على الدوام

إن أحبت البر وأبنصت الأثم فيمسحك الرب إلهاك بدهن الفرح والابتهاج (مر ٥٥: ٧) لأن الفرح الحقيق لا يوجد في خيام الأشرار، بل في منازل الصديقين، فالقديسون تلذذوا بكثرة السلامة، وكانوا دائمًا فرحين حتى في أوقات دموعهم. بولس الرسول كان فرحاً وهو مقيد بالسلاسل والأغلال، فإن قطرة واحدة يرتشفها القاب من سلام الرب علا القلب فرحاً وعزاء « الرب أمامي في كل حين لأنه عن يميني فلا أنزعزع، لذلك فرح قلبي وابتهجت روحي، جسدي أيضاً يسكن مطمئناً » (مز ١٦: ٨و٩) « أما نفسي فتفرح بالرب وتبهج بخلاصه، جميع عظامي تقول من مثلك يارب من

مثلك » ( مز ۳۰ : ۹ و ۱۰ ) « تعظم نفسى الرب وتبتهج روحى بالله مخلصي » ( لو ١ : ٧٧ ) « افرحوا بالرب كل حين » (في٤:٤) « تلذذ مالرب فيعطيك سؤال قلبك » ( مز ٢٧ : ٤ ) « افرحو بالرب وابتهجوا يا أيها الصديقون واهتفوا ياجميع المستقيميالقلوب» محبيها ، افرحوا معها ياجميع النأئحين عليها ، لكي ترضعوا وتشبعوا من ثدى تعزياتها ، لكي تعصروا وتتلذذوا من درة مجسدها ، لأنه هكذا قال الرب هانذا أدىر عليها ســـــلاماً كنهر ومجد الأمم كسيل جارف ، فترضعون وعلى الأمدى تحملون وعلى الركبتين تدللون، كأنسان تعزيه أمه هكذا أعزيكم أنا ، وفي أورشلم تعزون فترون وتفرح قلوبكم وتزهو عظامكم ، وتعرف يد الرب عند عبياه » ( اش ۱۰: ۲۹ — ۱٤ ) « فمع أنه لا يزهر التين ، ولا يكون حمل في الكروم ، يكذب عمل الزيتونة ، والحقول لا تصنع طعاماً ينقطع الغنم من الحظيرة ، ولا بقر في المزاود ، فأنى ابتهج بالرب وافرح باله خلاصي » ( حب ٣ : ١٧و١٨ )

لا نعود نفسك الحرن ولا تدع الضحر والغم يستوليان علمها ، ولا تسمح للهم والغم أن يسكنا قلبك ، فان الحزن دود يأكل سلام المرفة ،ويعوق كثيراً من الناس عن السير في طريق الفضيلة ، ويترك آثاراً محزنة في القلب ، ويضعف القوى ويجعل العزم خائراً،والنشاط فاترآ والهمة منحطة والسلامة معدومة ، فيستولى الضجر عليك ، وتصعر الصلاة حملاً ثقيلاً ، والتأمل في الروحيات أمراً عسيراً ، والتلاوة في الكتب المقدسة كلاماً مربراً ، وبالاجمال ترى النفس الحزينة يصير كلشيء أمامها ثقلا لاتستطيم حمله «كنزع الثوب في (1,07: .7)

الحزن يفتح باباً لابليس ليلقى بصاحبه فى اليأس والفشل ، ويقوده إلى الغضب . ويحمله على الزهد فى الاحبال والوداعة وطول الأناة . والحزن جرثومة شرور كشميرة . فهو يوهن قوة القلب ويعاعد بين الانسان والصبر ويصيره جباناً . ورغبه فى حب العالم

والميل إلى الملاهى والملذات ، ظنها أن ذلك يسرى عنه الهموم ويكشف عنه الأحزان . فكن فرحاً بالرب ، واجعل مسرتك في يسوع فينزع حزنك ، ولا تشته ما لا بملكه من أمور العالم ، ولا تخش فقد ما عندل . ولن تجد علاجاً للحزن أنجع من الصلاة فن كان فرحاً فليرتل ومن كان حزيناً فليصل (يع ٥ : ١٣) « نور قد زرع للصديق وفرح للمستقيمي القلوب ، افرحوا أيها الصديقون بالرب واحمدوا ذكر قدسه » ( مز ١٩ ؛ ١١ و ١٢) « القلب الفرح يجعل الوجه طلقا وبحزن القلب تنسحق الروح » ( ام الفرح يجعل الوجه طلقا وبحزن القلب تنسحق الروح » ( ام

یوجد حزن مقبول وهو نتیجة الندم علی الخطیة کأجل التوبة ، « لأن الحزن الذي بحسب مشيئة الله ینشی، توبة لخلاص بلا بدامة، وأما حزن العالم فینشی، موتاً » ( ۲ کو ۷ : ۹ و ۱۰ ) « الهلکتنی غیرتی لأن أعدائی نسوا کلامك » ( مز ۱۱۹ : ۳۹ ) « الحمیــة أخذنی بسبب الأشرار تارکی شریعتك » (مز۱۱۹ : ۳۰ ) والحزن والتألم لجاورة الأشرار . « ویل لغربتی فی ما شك لسكنی فی خیام

قيدار ، طال على نفسى سكمها مع مبغض السلام » ( مر ١٧٠: و٦) والأنين لاجل الاشتياق إلى السعادة . « فاننا في هذه أيضاً نئن مشتاقين إلى أن نلبس فوقها مسكننا الذي من السماء ( ٢ كو ٢٠٠)

# الفصل الحادى والثمانون

### رقة القلب وقساوته

كن رقيق القلب ولين المواطف ودقيق الاحساس وانرع من قلبك كل قسوة ، فان قساوة القلب منشئوها الإيم ، وهي تميث العواطف وتبيد الإحساس والشعور الرقيق ، وتشل نرعات النفس الطبية عن الظهور وتفقدها لذة الفضيلة وبدنس الضمير

قساوةالقلب تطنىء حرارة الروح،وتقلل من الندم على الخطية،وترغب فى الانتقام ونجعل الإنسان يكره المحبة ، ويستثقل الفصيلة ويتظاهر بالتقوى . فتم فى قلبك الشعور الرقيق ، وحاول أن تشعر دائمًا

بمصائب الغير ، وارث ِ لهم وتألم مع المنكوبين المحرّونين كأنك أنت المتضايق « اذكروا الفيدين كأنكم مقيدين معهم والذلين كأنكم أنتم أيضًا في الجسد » ( عب ١٣ : ٣ )

مر نقلبك على مشاطرة الناس آلامهم. ولا تحزن نفساً ضعيفة ، ولا تسبب غيظاً لرجل فقير ، بل كن مساعداً لكل أحد ، مواسياً الفقير والحقير والبائس والمسكين . لا تماطل في وعدك ولا تبطيه عطيتك ، ولا تسبب قلقاً لأحد ، ولا ترد مسكيناً ، وإن لم تعطيه فرده بكلام لين . إياك أن تفلظ الكلام لبائس فحسبه ضنكه وشدة عوزه ، فلا تزده ضكاً بقسوة جوابك وعدم رقة قلبك

إرفق بالسكين ، وكن عوناً له ، وارأف باليتيم وافتح له زراعيك وتحمن عليه وساعده بقدر امكاناك . طوبى لك إذا أنقدت مظلوماً من يد ظالم ، أو أغثت ملهوفاً استجار بك . إبد عواطف الشفقة والحنان لكل أحد . وساعد الفقير والحزين والريض والمساب والمنكوب ، وقدم لكل مهم ما محتاج اليه مرس التعزية والتسلية.

ولا تتأخر عن مساعدتهم بنفسك و عالك و بكل ما تملك من الوسائط. ومد يدك لأغاثة الملهوفين والمنكوبين وانتشلهم من وهدة اليأس والاكتثاب «طوبى للأنسان المتق دائمًا ، أما المقسى قلبه فيسقط في الشر » (ام ۲۸ : ۱۶) «الكثير التوبيخ المقسى عنقه بغتة يكسر ولا شفإ، » (ام ۲۹ : ۱) « وأعطيكم قلباً جديدة وفي داحلكم ، وانزع قلب الحجر من لحمكم وأعطيكم قلب لحم» (ح ۳۳ : ۲۱)

# الفصل الثانى والثمانون الغيرة على خلاص القريب

إن أكمل الأعمال ما يعودُ على الغير بالنفع والحير ، وأفضلُ الناس من لا يعمل لذاته بل لما هو للآخرين أيضاً . قال الرسول « مهتمين بعضكم لبعض اهتماماً واحداً » ( رو ١٦: ١٦) «لايطلب أحدما هو لنفسه بل كل واحد ما هو للآخرين » (١ كو لأ : ٢٤) ( فلبرض كل واحد منا قريبه للخير لأجل البنيان ، لأن المسيح أيضاً لم يرض نفسه، بل كما هو مكتوب تمييرات معيريك وقعت على » ( رو ١٥: ٢و٣) « كما أنا أيضاً أرضى الجميع في كل شيء غير طالب ما يوافق نفسي بل الكثيرين لكي يخلصوا » (١ كو ٣:٠) « لا تطلب ما لنفسها » (١ كو ٣:٠)

فالعمل علىخلاص القريب فضيلة عظمى تصدر من المحبة، لان المحبة فضيلة محصبة لا توجد وحدها بل تلد ونخصب خيرات كثيرة لخير الإنسان ، « أيها الأخوة إن ضلّ أحد بينكم عن الحقّ فرده أحد،

فليملم إن من رد خاطئًا عن ضلال طريقة ، يخلص نفسًا من الموت. ويستركثرة من الخطايا » ( يع ٥ : ١٩ و٢٠ )

لاتعش متبطلاً متعطلاً، بل إعمل دائمًا كل مامن شأنه أن يعود بالخير والنفع على الآخرين، غر° غيرة للرب واتعب وعظ واكرز للآخرين في كل وقت ، ولا تظن أن ذلك واجب الرعاة والوعاظ فقط ، بل عليك أنت أيضاً أن « تخبر بفضائل الذي دعاك من الظلمة إلى نوره العجيب » ( ١ بط ٢ : ٩ ) « ليكن كل واحد محسب ما أخذ موهبته يخدم بها بمضكم بعضاً كو كلاء صالحين على نعمة الله المتنوعة ، إنَّ كان يتكلم فكائنه من فوة يمنحها الله ، لكي يتمجد الله في كل شيء بيســـــوع السيح » ( بط ٤ : ١٠ و ١١ ) «وبالحبة اخدموا بمضكم بعضاً » (غل ٥ : ١٣ ) اقتنص نفوس الذين حولك وخلصها من مد ابليس المغتصب ، وردها إلى الله صاحبها ، فتكون قد عملت في كرم الرب. أحيى قلبك الغيرة على خلاص القريب،ورب في نفسك الرغبة الشديدة لدفع كل ما يناقض مجدالله وما يضاد إكرامه ومشيئته ،فالغيور يفرح كثيراً بامتداد ملكوت الله ،وانتصار المسيح

على أعدائه ، ويسر بارتفاع النور والهزام الظلام ، وهو يحزن متى رأى الفصيلة مهالة محتقرة ، ويتفجع لهلاك النفوس ، ويساعدها على الحلاص بقدر إمكانه .

اقتد ِ بموسى الذي لشدة غيرته على شعبه قال للرب « والآن إن غفرت حطيتهم و إلا فامحني من كتابك الذي كتبت» (خر٣٢:٣٣) أنظر غبرة أستير التي قالت للملك « فلتعط كي نفسي بسؤلي وشعمي بطلبتي » ( ا س ٧ : ٣ ) وغيرة نحميا على شعبه الذي قال «كيف لا يكمد وجهني والمدينة بيت مقاتر آبائي خراب وأبوابها قد أكلتها النار » ( ع ٢ : ٣) وقال لشعبه « أنتم ترون الشر الذي نحن فيه كيف أن أورشليم خربة وأبوابها قد أحرقت بالنار ٬ هلم فنبييسور أورشليم ولا نكون بعد عاراً » ( يح ٢ : ١٧ ) وغيرة يولس التي دعته أن يقول « أقول الصدق في السيح لا أكذب وضميري شاهدًلى بالروح القدس ، أن لى حزنًا عظيمًا ووجماً في قلى لا ينقطع، فاني كنت أود لو أكون أنا نفسي محروماً من السيح لاجل أخوتي أنسبائي حسب الجسد» ( رو ٩:١٠٣) وقوله « من يضعف

وأنا لا أصعف من يعثر وأنا لا ألتهب » ( ٢ كو ٢١: ٢٩) « وأما أنا فمكل سرورأ نفيق وأنفيق لاجل أنفسكم ، وإن كنت كلا أحبكم أكثر أحب أقل » ( ٢ كو ١٦: ١٥) « كنا مترفقين وسطم كما تربى الرضمة أولادها ، هكذا اذ كنا حانين اليكم ، كنا نرضى أن نمطيكم لا أنجيل الله فقط بل أنفسنا أيضياً ، لانكم صرتم عبوبين الينا » ( ١ تس ٢: ٧ و ٨)

الغيور لايحب أن يدخل السماء وحده ، بل يربد أن يشرك الآخرين معه فى المجد . المرأة السامرية لما عرفت السيح ذهبت ودعت كثيرين اليه ( بو : : ٩ و ٢٠ ) غر غيرة للرب ودافع عن حق الإلمى . إنك لا تحتمل كلة تقال فى صديق لك ، فما بالك لا ينطق لسائك لتدافع عن جلال بجد الله وشرف اسمه

كن دائمًا نصوحاً للخير ومساعداً لمن يطلب مساعدتك . انصح هذا أن يترك طريق الشر ، وخاطب ذاك بكلام روحى وأرشده إلى التوبة والجلاص ، فتكون بذلك قد أظهرت غيرتك للرب وللقريب. وإن لم يكنك أن تصلح حالم فسلم أمورهم للرب، وصل عمهم بحرارة وارفع بديك إلى السماء من أجل اخوتك .

#### الفصل الثالث والثمانون

الطمع والبخل ومحبة المال وتعلم السخاء والعطاء

الطمع والبخل ومحبة المال ، كلها ضرب من عبادة الأصنام، وتؤدي بالإنسان إلى الكفر ، لأنها تضعف الإيمان وتقطع الثقة بالله ، وتبعد المتعبد عن الاتكال عليه تعالى ، وهي خطية مملوءة شراً ونفاقاً وإيماً، فاستأصل هذه الرذائل من نفسك فيذهب عنك اضطراب الفكر . من تعبد لمحية المال فهو شــق تعيس ، لا يعرف حنواً ولا شفقة . يضحى بابيه وأمه وأصدقائه وأحبائه في سبيل المال، ولا يهتم حتى بنفسه لأنه تحب لماله فقط . فلا تشته أن تكون غنياً ، فتصيب نفسك باوجاع مختلفة، لا تحسين الراحة والسعادة في الغني ، فكم من فقيرسعيد مرتاح البال، وما أكثر الأغنياء التعساء الأشقياء، حتى أنهم ليحسدون الفقراء على هدوئهم وراحتهم واستمتاعهم بالبعد عن القلق والتعب. إشت دائما "أن تكون غنياً بالأعمال الصالحة ، وادخر لنفسك زاداً للفضيلة . وانم في النعمة فان ذلك خير

من اشتهاء الغمى « لا يقدر أحد أن يخدم سيدين لإنه إما أن يمنض الواحد ويحتقر الآخر ، لاتقدرون أن تخدموا الله والمال » ( مت ٢ : ٢٤ ) لأن الطمع عبادة أوثان ( اف ٥ : ٥ و كو ٣ : ٥ )

« وأما التقوى مع القناعة فهي تجارة عظيمة ، لأننا لم ندخل العالم بشيء » فان كان لنا قوت وكسوة فلنكتف بهما ، وأما الذين يريدوز، أن يكونوا أغنياء فيسقطون في تجربة وفيخ وشهوات كثيرة غبية ومضرة ، تغرق الناس في العطب والهلاك ، لأن محبة المال أصل لكل الشرور ، الذي إذ ابتماه قوم ضلوا عن الايمان وطمنوا أنفسهم بأوجاع كثيرة » ( ١ قي ١٠ ٢ - ١٠)

لا تعش الداتك بل أشرك معك أخاك المسكين في خيرانك. لا تعلق عجبة الفضية ، مهلكة لا تعلق عجبة الفضية ، مهلكة للاحساس والشعور ، وداعية لكل إثم ، فلا تفتين بها ولا تسجد لصنمها ، فما المال سوى وسيلة لقضاء حاجات الإنسان ، فلا تجعله غايتك وموضوع محبتك . أعط المساكين مما عندك ، مما يزيد عن حاجتك لينتفع به الآخر المحتاج ، ولتكن كالأرض مى ارتوت

بالماء تترك باقيه ، والغصن إذا نال من الكرمة رطوبة كافية يكف عن أخد ما يفضل ليترك الأغصان الباقية نصيبها ، فاترك للفقراء ما فضل عن حاجتك ليسدوا به رمقهم .

كان بنو اسرائيل بجمعون من المن ما يسدون به حاجهم ، وإن جمعوا اليوم التابى ينتن . والسفينة ان لم يخفف حملها تغرق ، والطيارة ان زاد ثقلها لا تصطيع الطيران ، والبئر كلا أخذت من مائها جادت ماء أصفى وأنتى وأعذب ، وإذا احتفظت بمائها أسن وأفسد وأنتن ، فالمال إن حفظ عند البخل بجس الضمير وأفسد القلب ، وإن فرق منه على الفقراء والمحتاجين ازداد بركة وعوا ، واعلم أن ما عندك من المال ليس ملكا لك فكل شيء لله وما محن ونعطي شيئاً لله من خيراته التي وهما لنا ، فهو يطلب حقه منسا بواسطة المحتاجين البائسين .

« إن كان فيك فقير أحد من أخوتك في أحد أبوابك في أرضك التي يعطيك الرب إلهك ، فلا تقس قلبك ولا تقبض يدك

عن أخيك الفقير ، بل افتح بدك واقرضه مقدار ما يحتاج اليه ، أعطه ولا يسوء قلبك عند ما تعطيه ، لأنه بسبب هذا الأسمى يباركك الرب إلهك في كل أعمالك وجميع ما عند اليه يدك ، لانه لا تفقد الفقراء من الأرض ، لذلك أنا أوصيك قائلا افتح يدك لاخيك المسكين والفقير في أرضك » ( نث ١٠ : ٧ - ٨ و ٠ - ١١ )

« طوبي للذي ينظر إلى المسكين في يوم الشر ينحيه الرب ، وتحفظه ويحييه ، يغتبط في الارض ، ولا يسلمه إلى مرام أعدائه ، الرب يعضده وهو على فراش الضعف » ( مز ٤١ : ١ - ٣ ) « ألس أن تكسر للحائم خنرك ، وأن تدخل المساكين التأمين إلى بيتك، إذا رأيت عربانًا أن تكسوه ، وأن لا تتغاضى عن لحمك » ( اش ٧٠٠٨) « الصالح العين هو يبارك لأنَّه يعطي من خيره للفقير » ( ام ۲ × : ۹ ) « النفس السخية تسمن والمروى هو أيضاً بروى » ( ام ۲۰٬۱۱ ) « من يعطي الفقراء لا يحتاج ، ولمن يحجب عنه عينيه لمنات كثيرة » ( ا م ٢٨ . ٣٧ ) « من يرحم الفقير يقرض الرب وعن معروفه يجازيه » ( ا م ۱۹ . ۱۷ )

« ارم خبرك على وجه المياه فأنك تجده بعد أيام كثيرة » ( جا ١٠.١١) « من سألك فاعطه ، ومن أراد أن يقترض منك فلا ترده » ( من ٥٠ ٤٢ ) « اذا صنعت ضيافة فادع الساكين الجدع والعرج والعمى فيكون لك الطوبى » ( لو ١٣٠١) « اعطوا ما عندكم صدقة فهوذا كل شيء يكون لكم نقياً » لو ١٠٠١)

" من كان له توبان فليمط من ليس له ، ومن له طمام فليفمل هكذا » (لو ٣ . ١١ ) « لا تنسوا فعل الحجر والتوزيع لانه بنبائح مثل هذه يسر الله » (١٦ . ١٦) « من يزرع بالشح فبالشح أيضاً يحصد ، ومن يزرع بالبركات فبالبركات أيضاً يحصد ، كل واحد كما ينوى بقلبه ، ليس عن حزن ولا اضطرار ، لان المعطى المسرور يحبه الله » ( ٢ كو ٩ . . ٢ و ٧ ) « ينبنى أنكم تتبعون وتعصدون الضعفاء ، متذكرين كلمات الرب يسوع ، أنه قال مغبوط هو العطاء أكثر من الاخذ » ( اع ٢٠ . ٣٥ )

رجاءهم على غير يقيلية الغنى ، بل على الله الحى الذى يمنحنا كل شى ، للتمتع ، وأن يصنموا صلاحاً ، وأن يكونوا أغنيا ، في التوزيع ، مدّخرين وأن يكونوا أسسخيا ، في العطاء ، كرما ، في التوزيع ، مدّخرين لأنفسهم أساساً حسناً للمستقبل ، لكى يمسكوا بالحياة الأبدية » ( ١ في ٢٠: ١٧ - ١٩ ) « اكرم الرب من مالك ، ومن كل باكورات غلتك ، فتمتلى ، خزائنك شهما ، وتفيض معاصرك مسطاراً » ( ام ٣ : ٩ و و ١٠ )

«هاتوا العشور إلى الخزنة ليكون فى بيتى طعام ، وجربونى مهذا قال رب الجنود ، إن كنت لا افتح لكم كوى السموات وأفيض عليكم بركة حتى لا توسع ، وانتهر من أجلكم الآكل ، فلا يفسد لكم نمر الأرض ، ولا يعقر لكم الكرم فى الحقل قال رب الجنود» (ملاست ، و ١١)

11 -- 6

## الفصل الرابع والثمانون شر الحسد

الحسد وليد الكبرياء، بسببه يكون القتل والإنتقام والبغض، وتكثر النائم والاغتياب والوقيعة،وبه ينهدم صرح الفضائل،لأنهسمُّ للنفس، وهو يهلك ويبيدكل خير . من اتصف به فقد شارك ابليس الذي بسببه دخل الموت إلى العالم . فالحسود متكبر لا يود أن يفضل عليه أحد مهما كان . فهو يستصغر الجميع ، وينصب فحاخاً لمن يسلك مسلكاً حسناً منهم،ويذم الفضلاء وذوى السيرة الحسنة،ولا برّاح إلى مدح أحد ، لأنه نواد فيه الاستئثار ، فلا يفرح بنجاح الآخرين ، بل يشتهي سقوطهم وبحب كبوتهم، وان رأى ساقطاً لا يقيله من عثرته، وان أبصر غافلاً لا يوقظه من غفلته ، وهو عدو الجميع وعدو نفسه، لأنه دائمًا حزىن مهموم مغموم ضعيف القوة ٬ منافق مراء ٍ ، متلوّ ن في كلامه مخلف لوعوده . إن من لا يعرف الحسد يحب بجاح الجميع ، وإذا رأى أخاه موفور الكرامة سره ذلك وأفرحه ، لأنه يعتبر أن

الجميع أفضل منه وأكثر إستحقاقاً منه فىكل شيء ويود لو يقوم إعوجاج الساقطين ، ويقوى الضعفاء ويساعدالساعين فى الخيروييتهج بذوى السيرة الحسنة

« الغيظ يقتل الغي والغيرة تميت الأحمق » (اى ٥:٢) « من يقف قدام الحسد ؟» (ام ٢٧٠ . ٤) «حيث الغيرة والتحرب هناك التشويش وكل أمر ردى » (يم ٣.١٦) « فاطرحوا كل خبث وكل مكر والرياء والحسد وكل منسة ، وكأ طفال مولولدين الآن اشتهوا اللبن العقلي العديم الغش لكي تنموا به » (البط ١٠٠٧و٧) «حسدوا موسى في المحلة وهرون قدوس الرب ، فتحت الأرض وابتلعت دانان وطبقت على جماعة أبيرام واشتملت بار في جماعتهم ، اللهيب احرق الاشرار » (مز ١٠٦: ١٠١)

« قابين حسد أخاه هابيل فقتله » ( تك ٤ : ٨ ) لما يجح اسحق وحصل مئة ضعف حسده الفلسطينيون وطردوه من أرضهم ( تك ٢٠ : ١٧ ــ ١٧ ) ولما اتسع رزق يعقوب وتجح حسده بنو لابان وغيروا وجوههم ضده (تك ٣٠ : ١٠ ــ ٣) وأخوه يوسف لما حسدوه

باعوه ( تك ۳۷: ۱۱ ) ولما حدّت الروح على السبمين شيخًا وتنبأ الداد وميداد ، غار يشوع لموسى وقال له ياسيدى اردعهما ، فقال له هل تغار أنت لى ياليت كل شعب الرب يتنبئون اذا جعل الرب روحه عليهم ( عدد ۱۱ : ۲۷ : ۲۹ ) ومريم لما حسدت موسى ضربها الرب بالبرص سبعة أيام (عدد ۱۲ : ۱۰)

وداود لما قتل الفلسطيني لاقته النساء قائلات ضرب شاول ألفه وداود ربواته ،فاغتاظ شاول وغار قائلاً :أعطين داود ربواته وأما أنا فاعطينني الألوف، وبعد فقد تبني له المملكة ، فحسده، فاقتحم الرب شاول بروح ردی وجن فی البیت (۱۱ صم ۱۸: ۲-۱۰) «سنبلط الحوروني وطويها العبد العموني ساءهما مساءة عظيمة لما وحدا نحميا جاء يطلب خيراً لبني اسرائيل» ( عج ٢ : ١٠ ) وهامان لما رأى ماحصل لمردخاي من المجد والعظمة أسرع إلى بيته نأيحاً ومغطى الرأس ( اس ٦ : ١٢ و ١٣ ) دانيال لما فاق على جميع المرازبة والوزراء في بابل لان فيه روحاً فاضلة حسدوه ، ولم يقدروا أن مجدوا علة ولا ذنبًا عليه ، ودروا له مكيدة لإلقائه في جب الاسود ، فنجاه الرب ووقعوا هم في الشر ( دا ۲ : ۳ ــ ۱۰ )

## الفصل الخامس والثمانون العفة والطيارة

العفة صفة من صفات الملائكة، وهى فضيلة محبوبة لدى الرب يسوع، وهى فضيلة ، وسياج للفضيلة ، وباب للنممة ، ونبراس للسكال ، وغذاء للنمو فى الحياة الروحية ، وأسساس للسلام ، وثبات وقوة للنفس ، وأنفة ورفع عرب الدنار والأدنوس

إن بين الروح والجسد عراكاً شديداً ، فالجسد يشتهى ما هو صد الروح ، والروح عيل إلى ما هو ضد الجسد ، فابتهل إلى الرب دائمًا ليبك المفاف ولا تنق بذانك ، ولا تركن إلى قوتك ، بل ضع نفسك بين يدى الله وتحت حراسته . وكن قنوعاً في مأكلك ، ولا تجعل الشراهة ديدنك فتتقلد سلاحاً للمفة . فالمفة فضيلة ليس من السهل الحصول عليها ، فصل ليحفظك الرب ، ويهبك قوة لها . وداوم على الصلاة ، وأمت شهواتك ورغائبك لتسطيع أن تسير في

طريق هذه الفضيلة واحذر الذئاب، واحترس من الثعال المفسدة الني تغريك بالزلات الطفيفة . واهرب من كل دنس ، وابتعد من كل ما يثير شهواتك ، واحفظ عينيك من المناظر الفاتنة ، واذنيك من سماع الأغاني النحسة . واحفظُ قابك من الانحراف ٬ واضبط جميع حواسك ووجهها للخير ولا تقرأ أوتسمع ما يدعو إلى الخلاعة وحب الشيوات.وانفر من كل ما يضاد العفة . وتحدث دائمًا في التقوى ، وروض ذاتك في الرياضات الروحية ، ولا تشغل فكرك بأمر دنس. واطرد من عقلك كل فكر يثير الشهوة . اهرب مما يسبب لك عَثْرة وسقوطاً ، لأن الهرب هو الدواء الوحيد الذي يخلصك من هذه الأشراك ويحفظ لك العفاف والطهارة .

كن صورة نقية ومرآة صافية للكال والفضيلة ، واعلم أن زينة كل شيء العفاف . واهرب من الخطية وفر من الدنس ، واحتفظ بطهارة قليك ونقاوة جسدك من كل دنس ، فإن الطهارة جزيلة الثمن تفوق اللآلىء والجواهر الكريمة في قدرها ، واقتن الطهارة فتملك الراحة والسلامة . أحبها فتسعد

نفسك ، وحاول أن تكون رفيقة لك فى حياتك ، تمسك بها تهبك إكليل النممة وتمنحك تاج الحياة . ولا تسمح لأحد قط أن يدنس طهارتك . وتأمل حياة مخلصك الذي سمح لأعدائه أن يقرفوه بمثالب عدة ، ولكن لم يسمح لأحد أن يثلم طهارته بكامة واحدة ، بل قال لهم « من منكم يمكنني على خطية » فاحتمل كل صنوف التعييرات والتجاديف والافتراءات ولكن لم يرض أن تمس طهارته ، فأحب الطهارة وتق الها وسر فى طريقها وكن ملاكاً على الأرض فى سيرك وكلامك وأفعالك وفكرك ونظرك ، وكل أحوالك . وكن طاهراً باطناً وظاهراً في كل تصرفاتك

أطلب على الدوام نعمة الله التي لا يمكنك أن تحصل على الطهارة بدومها، فمن لم يرد أن يكون ملاكاً طاهراً فهو شيطان خبيث بحس، لان خطية الدنس شر جميع الخطابا، لانها تفسد كل عواس الإنسان، وتدنس النفس، وتظلم العقل، وتشوش الافكار، وتتعلك على القلب فتتأصل سأر الرذائل في ذلك القلب الموبوء، وهي نتعلق الانسان حتى توقعه في حبائلها، وتلاطفه لتقتنصه في شراكها.

وهي تتشكل في ذلك بصور شتّي . فتارة بشكل البساطة والسذاجة، وطوراً تحت رداء المحية ، وأحياناً تخفي وجهها ببرقع الغيرة،فاحذرها واعلم أن الشيطان يتشكل بصورة ملاك نور . فاحترس من ذلك السم الملا يكون مختفيًا لك في الدسم . وابتعد عن أســباب الخطايا، واحفظ قامك عن كل نزعاتها ، وإذا حفظت العفاف صرت نقياً طاهراً كملاك على الارض «اسلكوا بالروح فلا تكملوا شهوة الحسد» ( غل ٥: ١٦ ) «امتنعوا عن الشهوات الجسدية التي تحارب النفس» ( ١ بط ٢ . ١١ ) « وكل من له هذا الرجاء يطهر نفســه كما هو طاهر » ( ١ يو ٣ . ٣ ) « بدون القداسة لن يرى أحد الرب » (عب ١٢: ١٤) « واذ اعتقتم من الخطية وصرتم عبيداً لله ، فلكم عُركم للقداسة والنهاية حيوة أبدية » ( رو ٢٢٠.٦ )

« لا تقدموا اعضاءكم آلات اثم للخطية ، بل قدموا ذواتكم لله كأحياء من الأموات ، وأعضاءكم آلات برلله » (رو ١٣:٦) « قدموا أجسادكم ذبيحة حية مقدسة مرضية عند الله ، عبادتكم المقلية ، ولا تشاكلوا هذا اللهر بل تغيروا عن شكلاكم بتجديد

أذهانكم ، لتختبروا ما هي إرادة الله الصــــالحة المرضية الكاملة» ( رو ١٠٠١ و ٢ )

## الفصل السّادس والثّمانون بساطة القلب وسلامة النية ووجوب اقدان الساطة بالحكمة

كن طاهر القلب 'سليم النية تجد سلام الله مقبلاً اليك ، لأن طهارة القلب كنر تمين لا يقدر ، وسلامة النية ترق بالإنسان إلى أوج القداسة . إن حرصت على طهارة القلب وسلامة النية فلا شيء يقلقك ، إن الضمير العاهر يرى كل شيء حسناً وينظر إلى جميع الناس بمرآة نفسه . أما الضمير الدنس فيكتظ بالظنون الرديئة ، ويميش صاحبه قلق البال ، مشوش الخاطر . إن كنت طاهراً وضميرك نقياً يصعد قلبك إلى الساء . فتتمتع دائماً بفرح الروح ، وعذوبة السلام .

والضمير الصالح محتمل المشقات بدعة وشكر جزيل، ويصبر على الضيق ولا يمرف الفزع ويقبل الإهالات لأجل المحبة

من له ضمير طاهر فأنه ينام نوماً هادئاً مطمئناً ? اذ ليس هناك تبكيت ولا تشويش . بل يكون على حالة واحدة عند المدح والذم . وحيانه تكون منيرة مضيئة وهادئة . قلوب البسطاء مسكن للروح القدس ، أما أسحاب القلوب المتكبرة والنفوس والارواح الممتلئة خبئاً ومكراً وخداعاً فلا يساكنها روح الله . كما أن حجر النار يقدح شرراً ، فكذلك النفس الخبيئة الشريرة تفيض شروراً . وكما أن المريض يخد الطعام الحلو مراً لمرارة فه ، فكذلك الشرير يظن كل القلوب شريرة مثله ،

النية هي السراج الحقيق والقائد الأمين « فان كانت عينك بسيطة فجسدك كله يكون نيراً ، وإن كانت عينك شريرة فجسدك كله يكون مظلماً ، فان كان النورالذي فيك ظلاماً فالظلام كم يكون» (مت ٢ : ٢٢ و ٢٣)

لما أراد مخلصنا أن يعلم تلاميذه البساطة والطهارة في النية ويضرب لهم مثالاً لها . أتراء أقام أمامهم فيلسوفاً أو عالمًا حاذقاً أو

غنياً وجمّاً يقتدون به ؛ لالعمري بل أقام طفلاً في وسطهم مشيراً إليه قائلاً « إن لم ترجعوا وتصبروا مثل الأولاد فلن تدخلوا ملكوت الساوات» ( مت ١٨ : ٣ و٣ ) فتعلم أن تكون مثله طفلاً في نيتك وضميرك ، فان الأطفال يفرحون ويمرحون وسط النحيب والبكاء ، ولا يعرفون مكراً ولا غشاً ، ويثقون بكل ما يقال لهم ، ويعملون ولا يفضبون، يبكون ثم يعودون إلى ما كانوا عليه من المرح والضحك ، لا يعرفون الحجل والحياء ، لان الشر لم يتطرق إلى نفوسهم . ما أحلى تلك الحياة التي يحيونها ، وما أجمل النفوس وقت الطفولة . فهم أزهار الحياة ونور الدنيا وملائكة الإرض « طوبى للا نقياء القلب لأنهم يماينون الله » ( مت ٥ : ٨ ) البساطة تظهر لأصحامها أسراراً عميقة خفية، أخفاها الله عن الحكماء وأعالها للاطفال ( لو ١٠ : ٢١ )

يجب أن تقرن بساطة قلبك بحكمة ، فقد قال السيد «كونوا حكماء كالحيبات وبسطاء كالحمام » ( مت ١٠: ١٦) ولا يكفى ان تـكون بسيطًا وديمًا ، بل بجب أن تتدرع بالحكمة ولا تقتحم

الأمور اقتحاماً ، وتخاطر في كل أمر من غير تر و ولاتدبر ، بل كن فطناً متدبراً عارفاً كيف تسعر في الأمور ، ولا تدخل في أمر لا تعرف لك منه مخرجاً . وكن حكماً متبصراً عواقع الخلل ، وتدبر مواطن الأمن . وكن سلماً ونق الضمير ووديماً وانيساً ولطيفاً ، إذا أحدق بك خطر أو بدا لك امر غير لائق، فكن حكماً كالحية، وانحث لترى باباً للنحاة ، وانظر ْ دائمًا إلى الأمام لتتدير عواقب الأمور ، حتى لا تزل قدمك ، فكشيراً ما ينخدع البسطاء أمام الأشرار ، وبجهد المنافقون ليخفوا شرورهم تحت ستار الخير ليخدعوا السذج وممتلكوا قلوب الودعاء . فكن حكماً لتكشف حيل الاعداء المحتالين والأشرار المنافقين ، ولا تأمن للخبثاء ولا تثق بظواهرهم وحيلهم ، ولا تأتمهم على أفكارك ونواياك ، بل اقرن بساطتك بفطنة ، ووداعتك محكمة

## الفصل السابع والثمانون الصلاة والداومة عليهـــا

الصلاة شركة مع الله ، وصلة له بين العبد وربه ، إذ هي رفع القلب اليه ، وسكب النفس أمامه . وهي غذاء للفضيلة ، ونمو للحياة الروحية ، وهي محادثة ومفاوضة مع الله ، ومعاشرة مع القدير. وهي حلة لمحية الله . وقوة للنفس ، وغذاء للروح ، وهي عملاً النفسأشواقاً روحية . فحين نضعف الرغبة في الصلاة تجين النفس وتخور الروح، فالصلاة حياة الروح ، حين تنسى يجِبْ بنبوع النعمة . إن لم نسهر ننعس، وإن نمنا يأتي العدو ونزرع فينا ما يشاء من الزوان.فالصلاة حارس النفس، ومطير للروح، بها نطرد الأفكار الغربية. وقلب لىس له حارس ، ولا رقيب عليه ، ولا يحمل عدة ولا سلاحاً ،يكون هدفاً لسهام العدو . فانشط للصلاة كل حين . لأنها أم الفضائل ومبعث كل حاسة دينية . وسياج لكل فضيلة ومعدن البركات ، وهي حارس القناعة ٬ ولجام الغضب ، وخافضة لروح المتكبر ،

وهى نصر المحارب، ولواء القاتل، ومجلبة للفيوض الإلهية، وهى خاتم المفاف، وزمام البتولية، وحارس المسافرين والراقدين. وهى قوة الضعفاء، وثروة الفقراء، وملجأ المكتلبين، وشفيع المذنبين، وبها يقتدر المؤمن على كل شيء، لأنها تحرك اليد التي تدبرالكون، تفتح له باب الساء، وبجمل له نصيباً في جميع الحيرات، وتحطم قوة الشيطان، وتكمر سلاسل الخطية، وتفك قيود الشر، وترفع نبر الظلم، وتصد تقلبات الدهر، وتبيد سطوة الموت، وتحول غضب الله إلى رضا وبركة.

الصلاة سلم نورانى ترتقي به إلى السماء ، وطريق أمين تسير فيه فلا بدركك الظلام بل تهتدي إلى مكان الراحة . هي طيب دو رائحة زكية يستنشقه القدير كعرف طيب . وهي للنفس كالأساس البناء وكالماء للارض . مها تخصب النفس وتثمر لك رياضات التقوى وهي قناة تجرى فيها أنهار النعمة إلى قلبك . وهي غذاء النفس بدومها تجدب وتموت . وبها يرتفع عقلك إلى السماء ، وترتسم فيه صورة القداسة والنعمة . والنفس بدومها بقفرة جدباء توشك أن تفي .

إذ يذهب نضارتها ويفني جمالها . إذا أهملت الصلاة أحسستالتراخي واستولى عليك الكسل ، وخارت منك العزيمة ، وفقدت الحرارة الروحية ، وزال النشاط ، وفي الشوق إلى الساويات ، واضمحلت القاصد الحميدة ، واستسلم القلب للاهواء الشريرة ، وبادت كلءاطفة مقدسة ، وفقد الفرح والسلام . فالصلاة قوة كل شيء وبدونهما تفقد كل شيء . جسدك إن لم يقتت بالمآكل يفيي ويبيد ، ونفسك إن لم تغذها بالصلاة والتأمل في الروحيات تجف وتيبس . وإن لم تروضه وترحه يضعف ويسقم ، والنفس ما لم تتعود الرياضة الروحية تسقم ويعتورها الألم ويصيبها الفساد . فلتكن الصلاة مرآنك ترى فها نفسك كل يوم ، ومنزاناً تزن بها قلىك ومقاصىدك وسائر رغائبك وميولك ، ولتكن سلاحك وسيفك ، فبدونها تكون كجندى دخل معركة القتال وهو أعزل. فيها نجد علاجاً شافياً لزلاتك ، وملحأ من الشر والفساد . ان تراخيت ، أو ثارت عليك الآلام البشرية ، أو انخدعت بغرور العالم ، فالجأ الى الصلاة تجد فيها خلاصك وتحاتك

ما أشرف الصلاة وأسماها ، لا شيء يفوقها أو يداينها في كل تكاليف العمادة . وما أسمى المرتبة التي تنالها بالصلاة ، مها تخاطب القدير بلا حجاب، بل تتلذذ بالرب كيفها شئت وعقدار ما تريد وتشتهی، فیهاکل ما ترید وبها تنالکل ما تشتهی، بها تتفاوض،مع الله، وتأتنس به تمالى ويكون حاضراً لديك وسامعاً لك . إذاعاشرت أهل الفصل وترددت على أهل الحكمة ، إكتست شيئًا كثيراً من خصالهم وفضلهم ، فكم تكسب من الفوائد بترددك على الله . من يقترب من أار ولا يشعر بشيء من حرارتها ؟ ومن يصلي ولا يستنير بالصلاة عتل والقلب بالرغائب المقدسة السامية فيتعالى عن الطبيعة البشرية ، ويسمو على ما في الأرض وتستحيل ميوله كام الى نرعات إلهية روحية

إن جيوش الأعداء كثيرة متوثبة لمحاربتك ، ولن تغلب الأعداء حتى تتوجه إلى الله طالباً معونته . فقل له على الدوام «ياالهنا أما تقضى عليهم ، لأن ليس فينا قوة أمام هذا الجمهور الكثير

الآبى علينا، ونحن لا نعلم ولكن محوك أعيننا» (٢ اى ١٢:٢٠) هل رأيت ذاتك مرة غير محتاج لمعونة الله لتدفع عنك النوازل والبلايا، فلماذا تتأخر عن الصلاة . هل نبنى البيوت بلا بنائين، أو تخصب الأرض بدون فلاحين ؟ كذلك لا يمكنك الحصول على مواعيد الله بدون الصلاة ، لأن الله هكذا رسم وهكذا حدد ووعد، «اسألوا تعطوا ، اطلبوا تجدوا ، اقرعوا يفتح لكم ، لأن كل من يسال يأخذ ، وكل من يطلب بجد ، وكل من يقرع يفتح له »

«إن كانأحدكم تعوزه حكمة فليطلب من الله الذي يعطى الجميع بسخاء ولا يعير فسيعطى له » ( يع ١ : ٥ )

« لهذا يصلى لك كل تقى فى وقت يجدك فيه ، عند غمارة المياه الكثيرة إياه لاتصيب » ( مز ٣٧ : ٦ )

«إَنَى قِبْلُمَا يَدْعُونَ أَنَا أُجِيبٍ ، وَفِيا هُمْ يَسْكُلُمُونَ بِعَدُ أَنَا أُسْمِعٍ » ( اش ٢٤ : ٢٥ )

« تدعو فيجيب الرب ، تستنيث فيقول هانذا » ( اش ٥٠ : ٩ )

« فاسهروا وصلوا لئلا تدخلوا في تجربة » ( مت ٢٦ : ١٤ )

« اسهروا إذا وتضرعوا في كل حين ، لكي تحسبوا أهلاً
للنجاة من جميع هذا المزمع أن يكون وتقفوا أمام ابن الإنسان »

( لو ٢١ : ٣٦ )

« لا تهتموا بشىء ، بل فى كل شىء بالصلاة والدعاء مع الشكر لتمل طلبانكم لدى الله » ( فى ٤ : ٦ )

لو سمح لك ملك بمخاطبته مرة في حياتك ، لعددت ذلك شرقاً كبيراً وفصلاً عظيماً ، وتحدثت بذلك في كل داد ومجلس . فما بالك لا ترتقب تلك المخاطبة ، ولا تشكره عليها وهي أسمى وأشرف ، فقد سمح الله لك وطلب منك أن تخاطبه وتطلب منه ما تريد ، وهو مصغ كل حين لسماع صوتك ، ولا يغفل قط عن تضرعاتك . وعو يحثك على الصلاة والدعاء ، ليقيم لك دليلاً على استعداده لقبول طلبك . إن صلبت صباحاً أومساء، وان اتجهت إلى ساحته عند طلوع الفجراً و وقت روال الشمس تجده مصغياً إليك وإن التجأت اليه في السوق، أوعند

« مساء وصباحاً وظهراً أشكو وأنوح فيسمع صوتى » ( مر ٥٠: ١٧ )

« ينبغى أن يصلى كل حين ولا يمل » ( لو ١٨ : ١ ِ )

« مواظبين على الصلاة » ( رو ١٢ : ١٢ )

« مصلین بکل صلاة وطلبة کل وقت فی الروح ، وساهرین لهذا ... ... کار را نا قرمها قرم ( ا : ۲۰۰۰ د )

بمینه بکل مواظبة وطلبة » ( ا ف ۲ : ۱۸ ) « واظبوا علی الصلاة ساهرین فیها بالشکر » ( کو ۲ : ۲ )

« صلوا بلا انقطاع ، أشكروا في كل شيء ، لأن هذ°

هي مشيئة الله في المسيح يسوع من جهتكم » ( ١ تس ٥ : ١٧

و ۱۸ )

« وأَعَا مَهَايَةَ كُلُّ شَيءَ قَدَّ اقْتَرَبَتَ ، فَتَعَلُّوا وَأُصْحُوا الصَّلُواتَ» ( ١ بط ٤ : ٧ )

«اصحوا واسهروا ، لأن إبليس خصمكم كأسد زائر يحول ملتمساً من يبتلمه هو » ( ١ بط ٥ : ٨ )

الله لا يملّ منك ولا يسأم من طلباتك ، بل كنوزه مفتوحة احكل من يقبل اليه ويأخذ مجانًا بلا تعب « غبى لجميع الذين يدعون به » (رو ١٠ : ١٧)

إن أهملت الصلاة أهملتك رحمة الله وحرمت كنوزه وخيراته . « مبارك الله الذى لم يبعد صــــلانى ولا رحمته عنى » ( مز ۲۰:۲۲)

## الفصل الثامن والثمانون كيف نتقدم مخشوع في الصلاة

إن اللذة التي توجد في النفس من الصلاة لا يمكن التعبير عنها ، ولا يعرفها إلا من كابدها . فهي تطبع في النفس صورة الله وتؤثر فيها تأثيراً لا يمحي ، ولا تقدر عليه كل قوات الشر في النفس . كثيرون قد تساموا في الصلاة ، كالقديس انطونيوس ، وبلغوا فيها الدرجة القصوى ، حتى أنهم كانوا لا يشعرون بأنفسهم أو فقدوا كل ما يخص ذواتهم ، لأنهم كانوا مستغرقين في الله تعالى ، ومن شدة تبحرهم وتفانهم في الله نسوا ذواتهم

من يشرب الخمر يبتدىء تأثيرها فيه بأن يسر عند تعاطيها ويفرح، ثم لا يلبث أن يسكر بها ، حتى ليكاد من شدة سكره يفقد حسه وشمعوره، فن شرب خر محبة الله فى الصلاة ابتدأ بالفرح والسرور، ولا يلبث أن يسكر بهذه الخمر ويستغرق فى سكرته حتى يفقد وجدانه وشمعوره. فما أجملك وإشهاك أيتها الخرة المقدسة. إن

خمرة العالم سم مميت ، ولكن خمرة حب الله مقدسة شهية «كلوا أيها الأسحاب واشرموا واسكروا أيها الأحباء » ( نش ٥ : ١ )

قف أمام الله تخشوع ، واعرف أمام من قد وقفت . إن وقفت أمام ملك أو أمير تجهُّد في إخفاء كل عيب أو نقص، ويكون كلامك بحشمة وأدب والجتهد إذا وقفت أمام القدير المطلع على القاوب والأفكار أن تكون مثالاً للكمال والوقار . وإن كنت خادماً لسيد كبير أتسطتيع أن تشتغل عن خدمته وهو ناظر اليك ، وإن تقدمت إلى القاضي تبثه شكواك واحتجاجك فهل تنصرف عنه بأمر آخر وهو مصغ لسماع أقوالك • فكذلك في الصلاة أنت ماثل بين يدى الحضرة الآلهية وهو \_ تقدس اسمه \_ ناظرٌ اليك ، وسامعٌ لصلواتك ، فكيف تابو عنه ، ولا تتجه اليه بقلبك ؟ اذكر حين تبدأ في الصلاة أنك دخلت السهاء ومثلت أمام صــاحب العرش الأقدس، هناك حيث ملك المجه. متسر بل بالبهاء والجلال والملائكة وقوف حول العرش ، مصطفين عن يمينك وعن شمالك وهم ينظرون اليك . حين تدخل الكنيسة اجمع أفكارك وحواسك وقل لها « هلم

نسجد و ركع نحثوا أمام الرب خالقنا ، لأنه هو إلهنا و نحن شعب مرعاه وغم يده » ( مز ٩٠ : ٦ و ٧ ) بعد أن تكون قد طردت من قلبك الأفكار الدنيوية والأنعطافات الردية

إن الطيش في الصاوة ما عج من التواني والكسل والتلهى بالعالم وانشغال القلب بأمور باطلة ، وهي تسبب جفافاً ويبوسة في الروح وفتوراً في الصلاة وكما أن الإباد ينضح بما فيه . فكذلك قلبك إن كان ممتلئاً بحب العالم ، فلا تطمع أن تكون صلواتك إلا فاتره وأعمالك كلها ميته . لا يمكنك أن تحصد إلا ما زرعت ، فازرع في قلبك النقاوة تحصد ثمرة الطهارة

لتكن صلاتك من كل قلبك ، لأن الصلاة الصادرة من الشفتين فقط ليست إلا كطائر مقصوص الجناح ، لا يقوى إلا على المشى فى ردهات البيت ، فلا تتعدى صلاتك أركان المكان الذي وقفت فيه . إن الله لاتهمه الألفاظ إن كانت حسنة الإنشاء منمقة العبارة « لان الله روح والذين يسجدون له فبالروح والحق ينبغي أن يسجدوا » ( مو ٤ : ٢٤ ) فلتكن صلواتك لله من قلبك بلا تصنع ولا تكلف ،

فان العشار تبرر بقوله « اللهم ارحمي أنا الخاطىء » والابن الشاطر تحين عليه أبوه بقوله « أخطأت يا أبتاء فى الساء وقدامك » فتواضع أمام الله واعرف حقارتك تجاه قداسته الإلهية . وواظب على الصلاة وداوم عليها ولا علمها ، وإن طلبت شيئًا ولم تنله ، فلا تنثن عنه ، بل أزدد حرارة وواصل الطلب ، فمن أدمن القرع لا بد أن يفتح له ، ومن ألح في السؤال والطلب لا بد أن يعلى

« اطلبوا أولاً ملكوت الله وبره وهذه كامها تراد لكم » ( مت ٢ : ٣٣ ) « هذه هي الثقة التي لنا عنده إن طلبنا شـــيئاً حسب مشيئته يسمع لنا » ( ١ يو ٥ : ١٤ ) ليكن إيمانك وثيقاً « لأن كل ما تسألونه في الصلاة فا منوا بأنكم تنافريه فيكون لكم » ( مر ١١ : ٥٠ ) « وليكن لكم حسب إيمانكم » ( مت ٩ : ٢٩ ) « وكل شيء مكن للمؤمن » ( مر ٩ : ٣٠ ) « ليطلب بايمان غير مرتاب البتة ، كن للمؤسن » ( مر ٩ : ٣٠ ) « ليطلب بايمان غير مرتاب البتة ، لأن المرتاب يشبه موجاً من البحر خبطه الريح وتدفعه ، فلا يظن ذلك الإنسان أنه ينال شيئاً من عند الرب » ( يع ١ : ٢ و ٧ ) حسلة بلا إيمان كأشعة كثيرة الانفراج لا قوة لها على الاحراق

والحرارة « فلتنقدم بثقة إلى عرش النعمة لكي ننال رحمة وتجد نعمة عونًا في حينه » ( عب ٤ : ١٦ )

# الفصل التاسع والمانون التأمل قبل الصلاة

اصرف قبل الصلاة زمناً تتأمل فيه حالك وما تصلي لأجله ، وابحث ذاتك ، وفتش قلبك ، واذكر خطاباك ، لأن الصلاة بلا تأمل فاترة ضعيفة ليس لها فعل ولا اقتدار . أن التأمل أخو التلاوة الروحية ، وأس للفضيلة والتقوى ، مشجع على الصلاة ، ومرشد إلى الأعمال الصالحة ، ومنبه العواطف الجامحة . ومحرك للحواس الميتة، وهو ربى فينا الميدل محو العبادة ، لأنه يضرم القلب بنار الشوق، ويستحضر الإرادة، وهو للصلاة بمنزلة قدح الرناد لإحراج النار ، فاقدح زاد قلبك بالتأمل لتتولد فيك حرارة الروح

وتتربى فيك بدور الفضيلة فتصلى بحرارة وشوق. الإرادة ضعيفة فان لم ينهمها العقل فعى نائمة مستكينة ، هكذا الصلاة بغير التأمل ، تكون ضعيفة والتأمل يحييها وينشطها ويوقظها ويجعلها حارة قوية . لأنه بريك حقيقة نفسك ويرشدك إلى أقوم الطريق ، ويعلمك ماذا تطلب ، والصلاة نفتح لك باب النممة، ومهكما التنيه. كثيرون قد ازدهموا حول الرب يسوع وهو ماش في الطريق ولم يلسه غير المرأة النازفة اللم ( مر ٥: ٥٠ – ٣٤) فلا يكفيك أن تسيرمع المسيح وتردحم حوله بل ينبغي عليك أن تلمسه وتقرب اليه كل القرب ليشفيك من أمراضك الزمنة

## الفصل التسعون الاختلاء الروحي

علم نفسك الاحتلاء الروحى ، والانفراد الباطنى ، واختل 
بنفسك أحياناً ولو ساعة فى كل يوم . لأن الاختلاء مرشد إلى 
الفضي ، ويرقى بالمقل ، ويظهر لنا حقيقة أنفسنا ، ويوقفناعلى خداع 
المالم وغروره ، فحين تشاهد ذاتك فى سكون واطمئنان وأمان . 
وقت خلوتك بعيداً عن ضجيج العالم واضطرابه ، تمثل أمام عينيك 
الأبدية التى لا قرار لها ، فتنقاد إلى انسحاق القلب وخشوعه ، في 
هدوء وصمتوسكون ، وترتب أمورك الروحية وتذكر حالك وتتملم 
الاهمام بالامور المستقبلة الاختلاء الروحي مدرسة للفضيلة والتعالم 
الساوية ، وهو سلم نورانى سريع الايصال إلى الله .

ما أجل هذا الاختلاء سيا إذاكان في برية أو في خلوة بعيداً عن غوغاء العالم وضجيجه . إن أصوات الطبول والابواق تحول

دون الاستمتاع بأنغام القيثارة الشـــجية ذات الصوت البديع ، فكذلك يستحيل أن تسمع صوت الله وأنت محاط بضحة العالم ، وتشتت العقل وخداع الجواس، ولكنك إن كنت منفرداً وحدك يخاطبك الله في الداخل ، وينفذ اليك صوته العدب ، فيدخل عقلك، ويفتتن به لبك ، ويشغف فؤادك حباً . هناك في الاختلاء تتعلم في مدرسة سامية حسن التأمل وجمال الصلاة ، وتشعر بسلوان الله وتعزياته التي لا يعرفها أهل هذا العالم ، هناك تراجع النفس أعمالها وتتذكر إهالها، وتجد سلامها . فما أبهى ذلك الضياء الذي يشرق على عقلك ، وما أرفع وأسمى ذلك اللهُيب السماوي الذي يشتعل في قلبكَ ويملك لبك في الخلوة بين الكهوف والبراري ، هناك ترضع أفاويق السلوان وتشعر بفرح التعزيات التي لا يعرفها إلا من ذاق حلاوتها . فكف نظرك عن العالم ، وجرد قلبك عن حب الحليقة ووجه كلءواطفك إلى الله واشغلها تحبه ومناجاته تركسلام الله مقبلا اليك . اختلى ايليا في البرنة مع الله ، وانفرد موسى على الجبل حتى استلم الشريعة الإلهيه في جبل سينا ، ويوحنا المعمدان كان في البرية ،

ويسوع مخلصنا كان ينفرد في البرارى والجبال ويصلى هناك . حين انحتى بنفسك وتشعر بتلك المدوية الإلهية تستنير بوميض النورالإلهى، وحيند ترى لذات العالم مرارة ، والسعادة الأرضية أضغاث أحلام ، والخليقة كلما شيء آفه إذا وازنته بذلك المجد الذى لا يوصف ، وتعرف أن كل ما فى الحياة غرور وخداع ووهم . إن ضجيج العالم والاهمام به يكو آنان على القلب غيوماً كثيفة تمنع الإشراقات الإلهية، وتحجب ذلك النور المتألق . وأما الزهد الممتلى و بالنعمة فيجلب المنفس لوراً متألفاً، فترى وتعان مجد الله الباهر، «طوبى للأنقياء القلب لأمهم يعاينون الله » ( مت ٥ : ٨ ) طوبى لتلك الأعين التي تفض ألحاظها عن العالم لتشاهدو تتمتع بذلك النور الإلهى المشرق في قلوب القديسين.

# الفصل الحادي والنسمون تلاوة الكتاب المقدش وقراءة الكتب الروحية

الكتاب القدس خزانة المواعيد السماوية ، واهراء البركات الإلهية ، فيه زاد ومثونة تدخر لوقت الحاجة ، وهو أرض مخصبة تنبت قمحاً جيداً ، مراع نضرة ،أو كرمة تتدلىبها ثمار شهية ناضحة ، وغذاء دسم للروح ، ينبوع سرور لا ينضب، ونهر زاخر لا ينيض، ومجرى مقدس يفيض نعمة وبرأ وحكمة وخلاصاً وكمالاً وجلالا وعذوبة وسلاماً وبركة ودعة ورحمة وعزاء . التلاوة الروحية قوت للنفس ، وغذاء للروح ، وعدة عند التجارب ، وتعزية لدى الحمن والضيقات ، وسلاح في المخاطر ، وسهام للمحاربة ، فهي عملاً النفس أشواقاً مقدسة وتجعلها تنمو فيالفضيلة ، وترفع العقل،وتنيره وتبلغه إلى السماء ، وتحفز الأرادة إلى الإيمان ، وتفعم النفس سروراً وفرحاً وتمزية حين الضجر والضيق . الكتاب المقدس سراج وهاج ينير ظُلمة المالم. « سراج لرجلي كلامك ونورلسبيلي» (مز ١١٩: ١٠٥)

« عندنا الكلمة النبوية وهي أثبت ، التي تفعلون حسناً إن انتهتم البهاكم إلى سراج منير في موضع مظلم ، إلى أن ينفجر المهار ويطلع كوك الصبح في قلوبكم» ( ٢ بط ١٩٠١ ) بدوله يسير الانسان في ظلمة مدلهمة ويتعثر في طريق شائكة ، هو دليل الحياة ، مدونه نتيه ونضل في فيافي الاثم وقفار الخطية . هو القائد الى أورشلم الساوية ، والمرشد الى أرض كنعان ، هو مصدر التقوى ، وينبو ع الآداب الصحيحة وأساس القوة والعظمة « ناموس الرب كامل يرد النفس ، شهادات الرب صادقة تصمير الجاهل حكماً ، وصايا الرب مستقيمة تفرح القلب ، أمر الرب طاهر ينبر العينين ، خوف الرب نقى ثابت إلى الأبد، أحكام الرب حق عادلة ، أشهى من الذهب والابرىز الكثير ،وأحلى من العسل وقطر الشهادة ( مز٧:١٩\_)

«كلة الله حية وفعالة وأمضى من كل سيف ذى حدين، وخارقة إلى مفرق النفس والروح والفاصل والمخاخ ، ومميزة أفكار القلب ونياته » (عب ٤: ١٢) «كما ينزل المطر والثلج من السماء ، ولا يرجعان إلى هناك ، بل يرويان الارض ، ويجعلانها تلد وتنبت زرعاً للزراع

وأ كلاً للآكل ، هكذا تكون كلمي التي تخرج من في ، لاترجع إلى فارغة ، بل تعمل ما سررت به وتنجح فيا أرسلتها اليه » ( اش ٥٠ : ١١و١٧ ) «يهطل كالطر تعليمي ويقطر كالندي كلامي، كالطل على الكلاً وكالوابل على العشب » ( تث٣٢ : ٢ ) « أليست هكذا كلمتي كنار وكمطرقة تحطم الصخر » ( ١ ر ٢٣ : ٢٩ )

إنك في الصلاة تناجى الرب وتحادثه ، وبتلاوة كتابه تصغي اليه يحدثك ويناجيك . فان كنت تصلى فقط . ولا تقرأ الكتب القدسة ، فانك تناجيه وهو لا يناجيك ،وتخاطبه ولا تسمع كلامه، وتكون صلتك بالله ليستمتينة . ولكي تنمو عمواً حقيقياً في النعمة ، اقرأ كلام الله ، واصغ لصوته ، لتعرف ارشاداته وارادته ومشوراته. إن تغربت زماناً طويلاً عن وطنك ، ولم ترد اليك رســائل تنبئك القدسة ، رسائل الحب التي جاءتك من أبيك السماوي ، لتعرف محبته لك ، وما عمله لأجلك ، وتعرف أخبار القديسين الحوتك الذين هم في السهاء ، وتقف على أفراحهم وراحتهم الأمدية ، وما هي

الطريق التي ساروا فنها لتتبع آثارهم ، وتترسم خطواتهم . كيف تَكُونَ جِنديًا لله إن لم تحمل معك سلاح كلته ، وبأى حق تدعى أنك من أولاد الله وأنت لاتعرف وصية الآب وميراث البنين . الكتاب بمنزلة مرآة مصقولة نقية فها ترى أنفسنا وحاجبهما وما يجب علمها ، تارة يخبرنا عن أفعال القديسين لنقتني أثرهم ، وطوراً يرينا جهادهم واحتمالهم لنقتدى بهم وآونة بخبرنا عن مجدهم وسعادتهم لنشاركهم في فرحهم. وحيناً بكشف لنا عن ضعفهم وسقطاتهم حتى يرينا صعفنا ونقصنا كي لا نثق لدواتنا . أرانا أبوب الذي عت فضيلته بين هجمات التجارب وأشواك الأوصاب ، وعرفنا داود عندما سقط مغلوبًا ، وأوضح لنا قيامه تائبًا جتى نتيلم احيال التجرية وعدم الاتكال على الذات وملازمة التواضع والحزن والحذر ، حيى في أوقات بمونا وتجاحنا الروحي . فالكتاب مرآة مجلوة فيه ترى مابه تصليح ذاتك ، فيه ترى عيوبك فتصلحها ، وحاجة نفسك فتطلها . لا يفيدك أن تقرأ كلام الله وتتلوه دون أن تتذوق طعمه وتتفهم لفظه . لعمري إن القراءة بدون تأمل لهي بمنزلة قشر بدون لب ،

ولكن اللب الداخلي هو الروح المنزى . وكما يتذوق الفم الطمام فكذلك النفس تعرف وتتذوق لذة كلام الله . المريض يجمد الحلو مرآ فى فمه هكذا النفس الحبيثة لا تذوق حلاوة كلة الله . والمدة التي لاتضبط المآكل فى جوفها مريضة وفى حالة سيئة ، والنفس التى لا تحفظ كلام الله هي فى حال أسوأ

قوم يقرأون الكتاب لأجل العلم ومنفعة الآخرين وتعليمهم، وهذا مفيد ونافع، ولكن له وقت خاص. وآخرون يخصصون أوقاتًا لدرس الكتب الروحية لاكتساب الفضيلة لتربية أنفسهم وعوهم الروحي، وهذا ضروري لكل انسان.

« لتكن هذه الكلمات التى أنا أوصيك بها اليوم على قلبك ، وقصها على أولادك ، وتكلم بها حين تجلس فى بيتك ، وحين تمشى فى الطريق،وحين تنام وحين تقوم ، واربطها علامة على بدك، ولتكن عصائب بين عينيك ، واكتبها على قوائم أبواب بيتك وعلى أبوابك» ( شد ٢ : ٢ – ٩ )

# الفصل الثانى والتسمون نصائح وقواعد لدرس الكتاب

أولاً - عين لنفسك وقتًا مخصوصًا كلُّ وم لدرس الكتاب بدون انقطاع \_ ولا يوجد وقت أحسن وأنسب من الصباح الياكر حين بكون الذهن متقداً ، والقلب خالياً ، والجسم مستريحاً من متاعب الحياة فكرسه لقراءة كتاب الله قبل أنتبدأ باشغالك التقدس ومك وتبارك عملك ، وتتسلح فيه لصد هجات التجارب التي قد عكن حدوثها أثناء النهار ، كان بنو اسرائيل مجمعون المن وقت الندي في الصباح الباكر قبل نزوغ الشمس ، لئلا تَذيبه حرارة اللهار ، فاجمع أنت المن المقدس وفتش عن الجواهر الكريمة فيه باكراً لئلا تأتى الأشغال وتطفىء الحرارة من قلبك ، ومنى تعودت ذلك كل يوم تروقك هذا الغذاء الدسم ،وكلا تغذيت منه زادت شهيتك وتضاعف إشتياقك إليه

ثانياً — اقرأ بإصناء وتأمل وإمعان ـ وقف قليلاً عند ما نجد

آية تحة ٰج إلى تفكير اتتأمل فيها . الطيور عندما تشرب الماء لاتشربه دفعة واحدة ، بل دفعات متوالية ، وفي كل مرة ترفع رأسمها إلى فوق . فكن أنت كذلك لا ترتوى من مياه النعمة الحارية من أنهار الكتاب الإلهي الاّ إن أمعنت النظر وتأملت نخشو ع ما تقرأه . خير لك أن تقرأ حرءاً يسراً بامعان وتأمل من أن تقرأ كثيراً بلاروية. لأنه ليس المزاد كثرة القراءة ، بل تحصيل المنفعة ، وطلب القوت الروسمي كِقُوتَ الجِسدَ ، فانه ليسَ العبرة فيه بَكَثْرَةُ المُآكُلُ بلُ عَلَىٰ قيمته الغذائية، وحسن هضمه . وجل بأفكارك بقية النهار فما قرأته ولوكان آنة واحدة لا بدأن تجعلها موضوع تأملك . الكتاب كله جواهر تثينة ،وهو من لا يفني ولا يفرغ،وحفنةمن هذاالدقيق النقي كافية لفداء الانسان مدى الحياة ، وهو مثل كوز الريت الذي لم ينقِصَ من بيت الأرملة في أيام ايليا ﴿ ثَالِثًا ﴿ ارْفِعُ مَدِيكُ قِبِلِ التَّلَاوَةِ وَاطْلُبُ مِنِ اللَّهِ أَن يَكَشُفُ الحجاب عن عينيك لترى عجائب من شريعته. واسأله بركهوإرشاداً،

الحجاب عن عينيك لترى عجائب من شريعته. واسأله بركهوارشاداً، المحجاب عن عينيك لترى عجائب من شريعته. واسأله بركهوارشاداً، لأنه لايعرف تفسير الكتاب أحسن من الكاتب نفسه، فالروح هو اللهي ألهم الانبياء لكتابة الكتاب « لانه لم تأت قط نبوة بمشيئة

إنسان بل تكلم أناس الله القديسون مسوقين من الروح القدس » (٢ بط ٢١٠١) «كل الكتاب هو موحى به من الله، ونافع للتعليم والتوبيح، للنقوم والتأديب، الذي في البر، لكي يكون انسان الله كاملاً متأهباً ليكل عمل صالح » ( ٢ ني ٣ : ١٦ ) « ومثني جاء ذاك روح الحق فهو يرشدكم إلى جميع الحق » ( يو ١٦ : ١٣٠) « وهو يعلمكم كل شيء وبذكركم بكل ما فلته لكم » ( يو . رابعاً ﴿ اقرأ لِكُتَابِ بَرْنَمُ ﴿ وَلِي أَنَّ الْكِتَابِ كَنْحَمِ للجواهر والذهب الحالص، فحيمًا حفرت وحدت كنزًا . ولكن أنسب طريقة لدرس الكتاب ومعرفة ما فيه، درسه بالترتيب وعلى التوالي سفراً سفراً . فاقرأ السفر بماءه، وأثناء قراءتك تأمل صلة الآيات بعضها بيعض، في جميع الأسفار بواسطة الحواشي التي تشير الها. ولا تجعل كتاب الله كتاب تسلية بل ادرسه بكل امعان . . خامسًا - اجمه حين تتأمل الآيات أثناء قراءتك ، أن تجمع أهم النصوص التي أنارت عقلك ٬ واستولت على قلبك ، أو أشر النها في نفس كتابك لحفظها والرجوع الها.

سِهادُساً – اقرأ الكتاب لمنفعتك الشخصية وبنائك الروحي وعوك في النعمة ، مستخرجاً غذاءك الدمم ومنونة حياتك . واقرأه كرسالة حبية من والد لابنه . إذا رأيت فيه وعداً من مواعيد الرب، فاطل منه تمالي أن يمطيك إياه ، واحتمد لتستحقه ، لأرب الكتاب لم يمط للقراءة فقط، بل لنيل البركات والمواعيد التي فيه. فلا فائدة مِن القراءة أن لم تنل مواعيدها . وهو لم يعط للتفكية واللدة، بل لتأخذ الجواهر التي فيه وتمتلكها . إذا سطع أمامك نور باهر من الدندًا من هذه الكرمة فاقطفه «كم أحببت شريعتك اليوم كله هي لهجي» ( مز ١١٩ : ٩٧ ) «وجدكلامك فأكلته فكان كلامك لي للفرح ولبهجة قلى » ( ا ر ١٥ : ١٦ )

سابعاً - أقرأ الكتاب بالوقاو والاحترام والحشوع والهيبة التي تليق بكتاب الله، وقل مع النبي «منكلامك جزع قلبي» ( مز ١١٩: ١٦١) واقبل تعاليمه بخضوع وطاعة ، فان « الرب مدرب الودعاء في الحق ويعلم الودعاء طرقه ، سر الرب لخائفيه وعهده لتعليمهم » ( مز ٢٠ و ١٤٥) « إلى هذا أنظر إلى السكين والمنسجق والمرتمد من

كلامي » ( اش ٢٦ : ٢ ) « لذلك اطرحوا كل نجاسة وكثرة شر فاقبلوا بوداعة الكلمة المغروسة القادرة أن تخلص نفوسكم » ( يع ١ : ٢١ )

ثامناً – اخضع لمشورات الكتاب وأطع ارشاداته واعمل بها ، واعلم أن لا فائدة في القراءة ما لم تعمل بما تأمرك به ، فات أَطْمَتَ كُلَّاتُهُ يَفْتُحُ لَكَ بَابًّا لَلْنَجَاحِ ويرشَـــــدَكُ إِلَى فَهُمُ مَا تَقْرُؤُهُ ويساعدك على أعامه ، وإن لم تطع نرول من أمامك النور الشرق وتفنى شهيتك ورغنتك . لايكفيك أن تقرأ الكتب القدسة أو تتكلم بكلام النعمة، بل المطلوب هو العمل والقوة . فليس الكلام عن أحسن الآكل وأشهى المشارب هو كالأكل والشرب حقيقة ، وليسَ البحث في الجواهر كامتلاكها ، وليس الكلام عن الحرب كالدخول في حومة القتال ، فلا سبيل لأن يكون البحث في النعمة والحديث في الروحيات نافعاً ، ان لم عملك النعمة حقيقة وتفعل في الانسان الباطن بالحق والقوة

«لا يرح سفرهذه الشريعة من فك ، بل تلهج فيه نهاراً وليلاً ، https://coptic-treasures.com/

لسكى تتحفظ للممل حسب كل ما هو مكتوب فيه ، لأنك حينشــذ تسلح طريقك وحينئذ تفلح » ( يش ١٠: ٨ )

وكما يحب عليك درس كتاب الله ، كذلك من النافع لك اختيار التكتب الروحية المفيده لتقرأها ، فهي خير الحلساء، وتفيدك أكثر مما يفيدك الأصدقاء ، لأنها تزيدك علماً وتهذيباً ، وتهديك إلى أحسن الآداب، وترشدك إلى طريق الحياة الحقيقية والسعادة الأبدية . إن قراءة الكتب الزوحية تفيدك أكثر من سماع الوعظ أحيانًا ، لأنه لاممكنك أن تجد واعطاً في كل حين ، ولكن الكتب دائماً بين يديك، مطيعة لك وتحت أمرك ، تقرأ فها ما تشاء و بمقدار ما تشاء في كل مكان وأي زمان . وما يقوله الواعظ يمر سريماً ولا تستطيع تأمله كل وقت ، وأما الحكت فيمكنك تأملها ومراجعتها كلما شئت ، ولك في الكتاب كنر أمين ، أما لا بأتى به الواعظ بحده في الكتاب، فيعظ ويوخ وينصح ويندر بلا خوف للجميع على حد ســـواء. بالقراءه في الكتب عكنك أن تحادث القديسين وتسمع كلامهم كأنك معيهم

وكما تهرب من معاشرة السفهاء واالثام ، فابتعد كذلك بكل قوتك عن الكتب التي تفسد الأخلاق وتدنس النفس . وابعد عن الكتب الملوءة بالخلاعة والداعية إلى الفسدد . لا تقرأ كتابًا لافائدة فيه لئلا تضيح زمناً أنت أحوج اليه، ولا تكثر القراءة إلا في كتب سامية الماني جميسة الآداب لترتسم في ذهنك صوراً نافعة من قراءتها ، وانبذ كل كتاب خالو من الأدب كا تنبذ السفهاء .

#### الفصل الثالث والتسعون

# عدم فحص ما يتجاوز عقولنا وعدم الرغبة في أستقصاء احكام الله العالية

سلم الأمر لله ، ولا تهتم بالبحث فيا يتجاوز قدرتك . والتفتيش في أمور الله الغامضة . ولاتسل لماذا كان هذا قويًا وصحيحًا معانى ، والآخر مبتلى بالأمراض ومثقلاً بالأوجاع ؟ ولماذا سسعد هذا وشتى ذاك؟ ولأى شيء ذلك يفرح وهذا رازح تحت ثقل الأحزان . وهذا مضروب بالآلام وغيره متمتع بالمسرات . ولم يموت هذا النافع شابًا بينها كثيرون فى سن الشيخوخة وهم عديمو النفع ! لماذا يشرق النور على هذا ، ولا نزال ذاك فى ظلمة الليل الحالك ؟

اترك هذا كله فاله لم يعط لكأن تفحص فيه وتفتش عنه ، فهو كما يفوق إدراكك . أمور الله وأحكامه غامضة لا يدركها عقل ولا يفحصها برهان . وما عليك الا الخضوع لأحكامه . وعندما يحفزك المقدل على البحث ، أو يستحثك الناس أو يوسوس لك العدو فقل https://coptic-treasures.com/

« بار أنت يارب وأحكامك مستقيمة ) « مز ١١٩ : ١٣٧ ) « أحكام الرب حقّ عادلة كلها » ( مز١٩ : ٩ ) «هكذا صارت السرة أمامك» ( مت ٢٦:١١ ) اهتم بما يجب عليك واشغل بالك فيما تؤدية . مالك واستبطان الأسرارالنامضة العويصة التي يقصر فكوك عن إدراكها؟ وحين تظن أنك تبحث عن هــذه الأمور اعلم أن عقلك يقودك الى الصلال قال الحكيم ان سيراخ « لا تطلب ما يعييك نيله ، ولا تبحث عمــا يتجاوز قدرتك ، لكن ما أمرك الله به فيه تأمل ، ولا ترغب في استقصاء أعماله الكثيرة ، فانه لا حاجة لك أن ترى المهيبات بمينيك ، وما جاوز أعمالك فلا تكثر الاهمام به ، فانك قد اطلمت على أشياء كثيرة تفوق ادراك الانسان، وان كثيرين قد أضلهم زعمهم وأزل عقولهم وهمهم الفاسد » ( ٣ : ٢٢ ــ ٢٦ ) « السرائر للرب الهنا والمعلنات لنا ولبنينا » ( تث ٢٩ : ٢٩ )

فلا تكن فصولياً ومدعياً ، ولا تستقص أمور الله التي تعلو على ادراكك . والأولى بك أن تخساف من أحكامه وتنحى طاعة لها ، فذلك خير من أن تبحث عنها وهي تفوق أطوار العقل البشرى .

« نَسَنَ مِنْ النَّاسُ يَعْرَفُ أُمُورُ الْإِنْسَانِ إِلَّا رُوخُ الْإِنْسَانِ الذِّي فَيْكِ، هَكُذَا أَمُورَ الله لا يَعْرَفُهِــا أَحَدُ الأَرْوَحُ اللهُ وَ(١كو١٠:٢) « هل تنصت في مجلس الله ، (ا ي ١٥: ٨) « أَالله يعُم معرفة وِهو يقضى على العالين ، هذا بموت في عنن كاله ، كله مطمئن وساكن، أحواضه ملآنة ليناً ومخ عظامة طرى ۽ وذلك يموت بنفس مرة ولم ولم يذق خيراً ، كلاها يضطجعان معاً في التراب والدود يغشاهما » ( ای ۲۲:۲۲ ـ ۲۲ ) « هوذا الله يتعالى بقدرته ، من مثله معاماً ، مين فرض عليه طريقة أو من يقول له قد فعات شراً » (إي ٣٦: ٣٢ ) ﴿ مِن قاس روح الرب ومن مشيره يعلمه ، من استشاره فافهمه وعلمه طريق الحق وعلمه معرفة وعرفه سبيل الفهم . هوذا الأمر كنقطة من دلو ، وكنمبار في المنزان تُحسب ، هوذا الجزار يرفعها كدقة ، كل الأمركلا شيء قدامه من العدم والباطل محسب عنده» ( ا ش ٤٠ : ١٣ — ١٧ ) « لأنه من وقف في مجلس الرب ورأي وسمع كلته ، من أصنى لكامته وسمع » ( ا ر ٢٣ : ١٨ ) « يا لعمق غني الله وحكمته وعلمه ، ما أبعد أحكامه عن الفحص وطرقه عر • • الاستقصاء ، لأن من عرف فكر الرب أو من صار له مشيراً ، أو

س سبق فأعطاه فيكافأ ، لأن منه وبه وله كل لأشياء ، له المجدالي الأمد آمين » ( رو ١١ : ٣٣ – ٣٦ )

« أَإِلَى عَمَقِ اللهِ تَتَمَلَ ، أَمَ الى مَهاية القدير تنتهي ، هو أعلى من السموات فاذا عساك أن تعمل ، أعمق من الهاوية فاذا تدرى ، أطول من الأرض طوله وأعرض من البحر . ان بطش أو أغلق أو جُمَّع فمن يرده ، أما الرجل ففارغ عديم الفهم ، وكجحش الفرا يل الإنسان » ( اى ١١: ٧ - ١٢ ) « لا يدرك الانسان العمل الذي يعمله الله منذ البداية الى النهاية » ( جا ٣ : ١.١ ) « رأيت كل عمل الله أن الانسان لا يستطيع أن يجد العمل الذي عمس تحت الشمس ، مهما تعب الانسان في الطاب فلا يجده ، والحكم أيضاً وإن قال بمعرفة لايقدر أن يجده » ( جا ٨: ١٧ ) « كما أنك لسن تعلم ما هي طريق الريح ، ولا كيف العظام في بطن الحيل ، كذلك لا تعلم أعمال الله الذي يصنع الجميع » ( جا ١١ : ٥ )

# الفصل الرابع والتسعون التوبة

التوبة صلح معالله ، وتطهير للخطايا ، ومحو للمآئم وبغض للشرور، ورجوع إلى الله . تصلح ما أفسدته الخطية ، وتبنى ما هدمته الممسية ، تجدد قلب الخاطى ، وتلبس الآئم حلة البر ، وتطرد الفساد وتقاوم الملكات الردية ، وتنبير العقل ، وتحجز الشر ، وتطرد أعمال الظلمة، تميد السقيم صحيحاً ، والعليل معافى ، والشره عفيفاً ، والغافل منتبها متيقظاً ، والسارق أميناً ، والقائل ويثاً . ترد وتشسيق وتبرد العاصى والشار والمجرد والحرم والأثيم وتدخلهم دار الأمان

بالخطية نفقد كل النم والمواهب وما تملكه من الفضائل، والتوبة تميد لنا ما فقدناه وتمهينا ثروة من الفضائل لا نستحقها. وطريق التوبة طريق أمين، وهي باب مفتوح للخلاص لا يقفل، إذ هو صدر الله الرحيب « من يقبل إلى لا أخرجه خارجاً » ( يو ٣٠ : ٣٧)

الله أب رؤوف رحم لانذكر المصية ، ولا محقد على أحد . إن ارتك الإنسان كل الماصي والآثام، وعاد اليه تائياً نادماً يفتح صدره الحنون لاقتماله ، ولا مذكر آثامه بل يطرحها إلى عمق البحر . قال له المجد : « إذا رجع الشرير عن جميع خطايا. التي فعلما ، وحفظ كل فرائضي . وفعل حقاً وعدلاً فجيوة يحياً لا يموت ٬ كل معاصيه التي فعلها لا تذكر عليه ، في بره الذي عمل يحيا . هل مسرة أسر بموت الشرير يقول السميد الرب الا برجوعه عن طرقه فيحيا . وإذا رجع البار عن بره وعمل أثمـاً وقعل مثل كل الرجاســات التي يفعلها الشرير أفيحيا ؟كل بره الذي عمله لا مذكر في خيانته التي خانها وفي خطيته التي أخطأ بها عوت » (حز٢١:١٨- ٣٤ )

اذكر انك اخطأت ، وتب واندم على ما فعلت وكن واثقاً أن الرب يقبل بفرح جميع التائبين اليه ، اقترب إلى الله وقلبك مملو، بمواطف الإيمان والرجاء والمحبة . وقبل التوبة استشعر قلبك بثقل خطاياك، واعرف ذنبك وكيف اهنت القسدوس وأسخطته بأنمك ، وقتنع بأنك يجرم أثمم بددت ما وهبت من النعمة ، وخسرت كل

شيرولم تعد مستحقاً شيئاً من خبرات السهاء وتأسف واحزن والدم على ما فعلت من الإثم وعلى ما أهملت من الحير . وليكن حزنك نايجاً من فقدانك الله ألذي هو الحبر المحض وتقدم إلى التوبة بقل منكسر وروح منسحق لأن «القلب المنكسر والمنسحق لا يرذله الله» ( مز ٥١ : ١٧ ) وحينلذ تقدر أن تصرخ مع داود والابن الضال والعشار قائلا « إلى عارف بمعساصي وخطيتي أمامي دائمًا ، اليك وحدك أخطأت والشر قدام عينيك صنعت » (مر٥١،٣و٤) « يا أبي أخطأت الى السهاء وقدامك ولست مستحقاً بعد أن أدع لك ابنــاً » (لو ١٥:١٨ و١٩) « اللهم ارحمي أنا الخاطيء » (لو ١٣ : ١٨ ) وحينئذ تســــمع الرب يقول « اخرجوا الحلة الأولى والنسوه ، واجعلوا خاعاً في يده وحذاء في رجليه ، لأن ابني هذا كان ميتاً فعاش وضالاً فوجد » ( لو ١٥ : ٢٢و٢٤ )

أبغض الحطية وامقتها ، لأمها هي التي جلبت عليك غصب الله، وأبعدتك عن رجمته ، وأفقدتك الحيرات وصيرتك شقياً بائساً . ولا تبغضها فقط بل أبغض أسبابها وموجباتها وعلمها ، وكل ما يؤدى

إلى طريقيا ، وحد عن مسالكيا ، لأن الشرير لا محب الحطية من حيث هي خطية بل يحب مادتها . فهو يحب اللذة الأثيمة لا لأنهها أثيمة بل لأنها لذة . فاقطع جَرثومتها ، واستأصلها ولا تتبع خداعها ولتكن حلاوتها مرارة . واعزم عزماً ثابتـاً على عدم الرجو ع إلى الخطية ، لأن عدم الرجوع عنها هو عين الممسك بها . فان كنت قد تخلصت من نيرها فلا تعد تأسر نفسك وتقيدها بسلاسلها . بعد أن خرج بنو امراثيل من أرض العبودية أسر ع فرعون بجيوشـــه كي يلحق بهم ويردهم ويستعبدهم . كذلك لابان حين تركه يعقوبوسافر تبعه وجماعة معه . فاياك أن بدركك العدو بعد أن طردته ، ويتغلب عليك بعد أن هزمته ، ولا تنس أنه مترقب فرصة لا قتناصـــك واستعبادك. اذكر قول مخلصك «ها أنت قد برئت فلا تخطى أيضاً لئلا يكون لك أشر » ( يو ٥ : ١٤ ) « لأن ما انغل منه أحد فهو له مستعبد أيضاً ، لأنه إذا كانوا بعد ماهر بوا من نجاسات العالم ممرفة الرب والخلص يسوع السيح ، يرتبكون أيضـاً بها فينغلبون ، فقد صارت لهم الأواخر أشر من الأوائل ، لأنه كان

خيراً لهم لو لم يعرفوا طريق البر، من أنهم بعد ما عرفوا يرتدون عن الوصية المقدسة المسامة لهم ، قد أصابهم ما في المثل الصادق كاب قد عاد إلى قيئه ، وخنريرة مغتسلة في مراغة الحجأة » ( ٢ بط ٢ : ١٩ \_ ٢٢ ) عش طاهراً وقديساً بعد التوبة ، ولا تعاود شهواتك السابقة ، غير مجرى حياتك وجدد روح ذهنك ، حتى تختبر ما هي إرادة الله وقدوق لذة نعمة الرب

لا تؤخر توبتك إلى وقت أخر ، لشلا يمضى الزمان ويدركك الموت ولا تكون قد بلغت ماكنت تصبو اليه . فليس الرب محت إدادتك ، ولا حياتك في قبضة بدك . خلاصك الآن أقرب اليك ، «الآنوقت مقبول،الآن وقت الخلاص ، «فانظروا كيف تسلكون بالتدقيق ، لا كجهلاء بل كحكاء ، مفتدين الوقت لأن الأيام شريرة» ( ا ف ٥ : ١٥ و ١٦ ) لا تقل في نفسك أفعل هذه الخطية وأتوب، فان ذلك كمن يحصل اليوم على لؤلؤة كريمة فيلقيها في البحر على أمل أن يأتي بعد أيام ويجدها ، على ينفسه في بار متأججة على أمل أن ينجو مها . لا تخطى ومن يلقي بنفسه في بار متأججة على أمل أن ينجو مها . لا تخطى ومن يلقي بنفسه في بار متأججة على أمل أن ينجو مها . لا تخطى ،

وتقل إن الله رحيم فان ذلك إهانة كبرى لله . كانك تنسب لله الرحمة وتننى عنه تعالى العدل ، بل اعلم أن الهالكين برحمته على مثل هذا الخداع أكثر من الهالكين بعد له .

يا هذا إن أنت أهنت العدل ، يمكنك أن تلتجى. إلى الرحمة ، ولكن إن أهنت الرحمة ذاتها فالى من تلتجى. حينئذ .

لاتستعظم خطاياك ولا تستكثرها على رحمة الله وتظن أه لا يقبلك، فان من يقبل إليه لا يطرده خارجاً «لأنه لم يأت ليدعو أبراراً بل خطاة إلى الثنوبة » ( مت ١٠٠٩) « وجاء ليطلب ويخلص من قد هلك» ( لو ١٠٠٠) « وأنه بكون فرح في السهاء بخاطي، واحد يتوب أكثر من تسمة وتسمين باراً لا يحتاجون إلى توبة » ( لو ١٠٠٧) قال الرب: « حقاً أنه كما نخون المرأة رجلها هكذا خنتموني، ارجموا أيها البنون فأشفي عصيانكم» ( ار ٣٠٠٠ و ٢٧) « هلم تتحاجج يقول الرب إن كانت خطايا كم كالقرمز نبيض كالثلج ، إن كانت حمراء كالدودي تصير كالصوف » ( اش ١٠٠١)

ارجع وتب إلى الرب، وما دمت مبتعداً عن الرب فلا سلام

لك ولا راحة . إن الحمامة التي أطلقها نوح لم تجد مكانًا لراحتها في العالم فاضطرت للرجوع إلى الفلك لان فيه راحتها ، ويونان لما هرب من وجه الرب لقي العناء والتعب ، واقبلت عليه الزوابع في البحر تطارده وتقاومه ولم يجدسبيلا للنجاة الا بالرجوع إلى الله ، فطلبه وهو في عمق بطن الحوت. فكفاك أيها الخاطىء شقاء وبلاء. هل أشبعك خرنوب المعاصي وهل حصلت على سلام من لذات العالم ، وأني للعاصي أن يجد فها راحة وسلاما ؟ « أما الأشرار فكالبحر المضطرب لأنه لا يستطيع أن يهدأ ، وتقذف مياهه حمأة وطيناً ، ليس سلام قال إلهي للاشرار » ( اش ٥٧ : ٢٠ و ٢١ ) ألا عد لذاتك ، واخل بنفسك وأندم وارجع إلى الرب فيقبلك .

الندم على الخطية معلم ماهر يهذب النفس ، ودراء ناجع يشنى مرض الروح . وهو بذكر نا بما عنا ويوله فى صدورنا حبالرجوع إلى الله ، وصوت عذب فى أذنى الله ، يحنن قلبه ويستمطر رحمته ، وبرهان على التوبة الحقة ، فاقطع أسباب الخطية وارجع إلى الرب وبادر للشفاء من جراحها ، إن الجرح في بدايته يسهل برؤه ، ولكن

إن أزمن وإهمل طويلاً يمسر شفاؤه ويحتاج لملاج كثير وتمب طويل. فاشف ذاتك بالتوبة سريعاً واعقد الصلح مع الله قبل أن يستمصى داؤك. فانك لا محتمل أن تدوم عدواً لله وتستمر عاصياً له. قبل الخطية يمثل العدو لنا الله مملوءاً رحمة وحناناً ، ولكن بعد السقوط يمثله لنا عادلاً قاسياً ، لا يعرف الرحمة والشفقة ليوقعنا فى اليأس والقنوط. فاياك وقطع الرجاء بل اجمل رحمة الله نصب عينيك ، وليتقدمك ملاك الرجاء والإيمان ، لأن من قطع رجاءه كان خليقاً أن يكون كهوذا الذي قتل نفسه وهلك

#### الفصل الخامس والتسعون

نجنب الإعتذارات والتعلل عن الخطية

قال داود النبي «لاّعل قلبي إلى أمر ردىء لأتعلل بعللاالشر مع أناس فاعل إثم » ( مز ١٤١ : ٤ ) كثيرون يفعلون الخطية ورتكبون ألاثم ولا رضون ألن يعترفوا بأتمهم ، بل يختلقون لذلك عللاً وأعداراً باطلة ، كي يبرروا فعلمهم ظانين أنهم بذلك ينجون من طائلة الدينونة . فيا أيها المتندر ، لمن تقدم هذه الأعدار الباطلة ؟ هل الله الذي لا تخفى عليه خافية ، إخترع ما شــئت ، وانتحل من الأعذار ما أردت ، ولكن إعلم أنك إما تتعب عبثًا وتعمل باطلاً لأن الله عالم ما في نفسك ومطلع على كل ما مدور بقلبك . فان أنت أخطأت فيأى ولا مقهور على عمل ما لا تربد وما لا تحب ، لأن الخطية ليست خطية ما لم تكن بارادة واختيار . والإرادة ليست ارادة الا اذا كات مطلقة . فما أنك حر الإرادة مطلق الإختيار في كل شيء ٬ فليس لك أن تعتذر عن خطية صدرت منك . أو تنحي باللائمة على

الطبيعة أو غيرها، فأنه أولى بك أن تعتب على نفسك وتشكو من ذاتك. فلا تتعلم أن تجلب اللوم على غيرك، فا دم حين أخطأ لم يعترف بذنبه بل قال « المرأة التي أعطيتني هي أعطتني فأ كلت » من ذلك الحين ترى الناس يقدمون عللاً وأعداراً عن خطاباهم، ومن لم يكن له عدر لقنه إبليس ألف عدر

إن المخلص الحمل الوديع الطاهر من كل عيب جاء في شبه جسد الخطية ، وحمل عنا جميع أوزارنا ، وحسب كخاطيء مذنب وحمَّل نفسه كل عقاب الشريعة كمجرم ، فكيف تجسر أنت يامن تستحق الموت لخطاياك أن تبرر عمل ذاتك أمام الله ، وتعتذر عن آ أمك كي تظهر أمام الناس باراً صالحاً، إنما أنت مذلك تحكم على نفسك بالدينونة « إن قلنا إن ليس فينا خطية نضل أنفسنا وليس الحق فينا ، إن اعترفنا مخطايانا فيو أمين وعادل حتى يغفر لنا خطايانا ويطهرنا من كل ائم ، إن قلنا اننا لم نخطىء نجعله كاذبًا وكلته ليست فينا» ( 1 يو ١ : ۸ ــ ۱۰ ) «اعترف لك بخطيتى ولا أكتم أنمى ، قلت اعترف للرب بذنبی ، وأنت رفعت آثام خطیتی » ( مز ۳۲ : ٥ ) فما تخفیهوتکتمه

من خطاياك يشهره الله ويعلنه ، وما تكشفه وتعترف به يستره الله وَيَكْتُمُهُ ، بل محود ولا يبق له أثراً . إن كنت تعتذر وتدافع عن خطيتك كأن لك حقاً في فعلما فان الله لا يففرها لك . ان دفاعك عن نفسك دليل على أنك بار غبر ممترف ولا نادم على خطيتك ، فاياك أن يعميك هذا الخداع فيغشى بصرك النفاق والكذب. إن الفقير الريض يكشف عن قروحه ويظهر أماكن ضعفه كي محرك شفقة ذوى المروءة والإحسان. والمجرم الأثيم يتذلل أمام القاضي كي يعطف عليه. فان أُردت أن يتعطف الرب عليك، ويغفر لك زلاتك، فتذلل أمامه واكشف قروح آثامك وقدم اقرارك واعترافك بخطاياك والااستعصى شفاؤك ما دمت لا تستعمل الدواء « من يكتم خطاياه لا ينجح ومن يقرُّ مها ويتركها ترحم » ( ا م ٢٨ : ١٣ ) إن اللص اعترف بذنبه قائلاً « أما نحن فبمدل لاننا ننال استحقاق ما فعلنا » (لو٣٣:٤١) ولذلك استحق الخلاص .والعشار اعترف بضعفه و إنمه فنال التبرير، وأما الفريسي المتكبر فلم ينل سوى الشقاء . لأنه ذكر محاسنه ، ونسي نقائصه

# الفصل السادس والتسمون شقاء غربتا على الأرض وسفرنا بحو الأمدية

« ليس لنا هنا مدينة باقية لكننا ننتطر العتيدة » ( عب ١٠ : ١) إن هذه الأرض ليست وطننا وما يحن فيها سوى غرباء و ترلاء، وما حياتنا الا سفر يحو الأبدية ، وطريق نعبرء في الأرض للوصول إلى الوطن الباقي . يحن سأتحون في هذه الدار ، وسيأتي يوم فيه تنتهي غربتنا ، ومها طالت سياحتنا في هذه البرية فلا بد من الذهاب إلى البيت الأبدى ( جا ١٠ : ٥ )

أنظر أيها الحبيب، وتأمل الأدهار الماضية والأقوام الذين سبقونا ، إلم ينته زمن غربتهم فذهبوا إلى أبديتهم وتركونا . فضع نصب عينيك دائماً أننا غرباء ونزلاء مثل كل أبائنا « أيامنا كالظل على الارض وليس رجاء » ( اى ٨ : ٩ ) « فسر زمان غربتك بخوف » ( 1 بط ١ : ١٧ ) « ارجع وأقم مع الملك لانك غريب ومنني أيضاً

من وطنك» (٢ صم ١٥ : ١٩) إن هذا العالم ليس بيتك ووطنك، بل هو نزل بعد قليل تفارقه متوجها نحو دار أبديتك ، فأنت غريب هنا ، وضيف وسأتح وعابر طريق .وهل يرتاح الغريب في غير وطنه؟ إلا يحن شـوقاً اليه . إن العروس الذي أهدى عروسه عقداً أو خاعاً مهراً لخطوبته لا نزال فؤاده خافقاً خفقان الحب الى ساعة الأتحاد والاقتران. ونفوسنا المخطوبة ليسوع ظمآنة إلى عام الاتحاد له والارتواء من حبه والتمتع ترؤيته ، حين نراه وجهاً لوجه . ولكن مادمنا في هذه الدنيا فلن نبرح غرباء كما كان شعب الله غرباً في أرض مصر ، ومضيقاً علينا كما كان مضيقاً عليه في أرض العبودية ، لن نزال موثقين بالإغلال مصفدين بالقيود ، محبرين على الاقامة منفيين وجالسين على أنهاربابل نبكي كلا تذكرنا صهيون (مز١٠١٣٧) ولا تزال أنات الأشواق وزفرات الحب لوطننا تخترق حبات القلوب. مثلنا مثل المنفى لا يكف عن الأبين في دار منفاه ، بل يئن شوقاً للرجوع إلى وطنه . أو العضو المكسور لا يسكن ألمه إلا بوضعه في مكانه ، والحجر الذي طوح به إلى الفضاء لا تزال مطرباً إلى أن يعود الى مركزه في الأرض

تأمل هذا ولا تعلق قلبك بأمور بأطلة ، ولا تدعه بشغف بمحمة ماهو فان مع الزمان « غير ماظرين إلى الأشياء التي ترى ، بل إلى التي لاتري ، لان التي تري وقتية،وأما التي لاتري فأبدية » ( ٢ كو ١٨٠٤ ) « إننا نعلم أنه إن نقض بيت خيمتنا الأرضي ، فلنا في السموات بناء من الله ، بيت غير مصنوع بيد أبدى ، فاننا في هذه أيضاً نأن مشتاقين إلى أن نليس فوقها مسكننا الذي من السما. ، وإن كنا لابسين لا وجد عراة ، فاننا محن الذين في الحيمة نبن مثقلين ، إذ لسنا تربد أن تخملمها ، بل أن نلبس فوقها ، لكي يبتلم المائت من الحياة، فاذ محن واثقون كل حين وعالمون أننا ومحن مستوطنون في الجسد فنحن متغرون عن الرب ، لأننا بالإيمان نسلك لا بالعيان ، فنثق ونسر بالأولى أن نتغرب عن الجسد ونستوطن عند الرب » (٢كو ٥:١-٨) إن الحسد لاتزال أسعراً للتحارب والخطية، مادامت بحارينا في ميدانالكفاح ، وحتى الآن لم ننل الحرية ، حرية مجد أولاد الله ، ولم نفز باكليل النصر ، فنفوسنا لا تزال تهاب سطوة الموت ، وما زلنا مجاهد ونصارع الأهواء . فاذاً نحن نتوقع راحة وننتظر ساعة فيها

تَكُفَ عنا التعب ويبطل النصب . نرجو حياة ليس فيها بكاء ، ولا عناء ، ولا فساد ، ولا هوان أو ضعف ، ونأمل الحلود وعدمالفساد. لننال المجد المزمع أن يتجلى فينا . إننا ورثة ولنا ميراث في السهاء لايفني ولا يتدنس ولا يضمحل . فقلوبنا ملَّهبة شوقاً لأخذ المراثالأبدي والتحرر من كل عبودية . أما محن ساويون غرباء على هذه الارض، كيف ترتاح ما لم نصعد الى وطننا السعيد ، ونتكيء على صدر أبينا ، لنال فيض التعزيات الكاملة . نحن هنا أشقياء بائسون مع أننا في الحقيقة ملوك وأبناء الملك السهاوى. فكيف رضى نحن الأمراء بالذل والهوان؟ لن برضي الا بالجلوس على عروشنا وننال مجد أولاد الله ونتمتع بما خول لهم من حق السلطان والعظمة والمجد . اننا لم نتوج بمد ، ولم يعلن عاماً بأننا أولاد الله ، ولم نابس حتى الآن النر النقى والحلل الملكية التي تليق بأبناء الملوك • لنجلس على كراسي المحد في ملك أبينا .

ندلك لا تزال قلوبنا تئن وتتنهد شــــوقًا الى ظهور ذلك اليوم السميد ؛ الذي فيه يزول كل أنين وتعب . وتغيب أحزاننا في هاتيك

التعزيات التي لا تخطر على بال. وحينئذ لانذكرالشدائد التي قاسيناها في هانه الحياة . وما تحن الاكالحمامة التي أطلقها نوح ، تروح وتغدو وهي لله تجد راحة حتى دخلت الفلك . أو كبى اسرائيل في البرية ، وقد كات أفدامهم من تعب الطريق . باطلاً نلتمس الراحة في البرية ، وهي في الدخول الى أرض كنعان . يحن كيعقوب وهو ناظر الى المحلات التي بعث بها ابنه ، فكان كلا طال أمد انتظاره اشتدت أشواقه لرؤية وجه بوسف

ليست هانه الحياة سوى أوقات قليلة وكالها تعب وعنا، « أليس جهاد للانسان على الارض وكا أبم الاجير أيامه » ( اي ٧:١) « الانسان مولود الرأة قليل الايام وشبعان تعباً . يخرج كالزهر ثم ينتحسم ، ويبرح كالفلل ولا يقف ، ان كانت أيامه محدودة ، وعدد أشهره قد عينت عندك ، وقد عينت أجله فلا يتجاوزه ، لأن للشجرة رجاءً ان قطعت خلف أيضاً ولا تعدم خراعيها ، ولو قدم في الارض أصلها ومات في التراب جدعها ، فن رائحة الماء تفرخ وتنبت فروعاً كالغرس ، أما الرجل فيبلى ، الإنسان يسملها الوح فأين هو »

(ای ۱۰ ا ۱۰ ۱۰ ) «عرفنی یارب بهایتی ومقدار أیامی کم هی فاعلم کیف أنا زائل ، هوذا جعلت أیامی أشبارا و عمری کلاشی، قدامك ، اما نفخه کل انسان قد جعل ، اما کحیال پتمشی الانسان، باطلاً یضجون ، یذخر ذخائر ، ولا یدری من یضمها » ( مز۳۰: ع – ۲ ) «کل جسد کعشب وکل مجد انسسان کزهر عشب ، المشب یبس وزهره سقط » ( ۱ بط ۱: ۲۷ )

« ترجع الانسان الى النبار وتقول ارجعوا يابنى آدم ، بالنداة كعشب يزول ، بالغداة يزهر فيزول ، عند المساء يجز فييبس ، أيام سنينا هى سبعون سنة ، وان كانت مع القوة فمانون سنة ، والخرها تعب وبلية ، لابها تقرض سريعاً فتطير » ( مز ٠٩ : ٣و٥و٢و ١٠ « الإنسان أشبه بنفخة ، أيامه مثل ظل عابر » ( مز ٤٤١٤٤ ) « فما هى حياتكم أنها بخار يظهر قليلا ثم يضمحل » ( يع ٤٤١٤٤ )

الغريب السافر لا بد أن يتحمل التعب والمشاق حتى يعمل إلى وطنه . وفي هذا الوادي الذي نعبره ينبني أن تحتمل شدائد كشيرة ومخاطر عدة . ولا تعبر الجاز بلا محنة ؛ أو تبلغ الأرب بلا مشقة ،

ولا برال أمامك طريق طويل تسير فيه ، ومسلك ممتد لا بدأن تعبره ، إلى أن تبلغ مدينة السلام والراحة ، وتصل إلى القديسسين ومقر الأبرار والكاملين ، وكنيسة الأبكار الأطهار، فسر في طريقك واجعل كل إعمادك على الله . ولا ترهب عناءً أو نصباً . فسر يتبعك الإيمان ويتقدمك الرجاء وتحيط بك الحبة

ما هذا العالم الا مغاور وكهوف فى برارى قفراء موحشة ، اذا قيس ببهاء ذلك الوطن أورشليم الساوية . فهناك حياة كلما سعادة ، وأفراح وتعزيات ومهليلات دائمة غير متناهية «لايكون هناك اسد"، وحش مفترس لا يصعد اليها ، لا يوجد هناك ، بل يسلك المفديون فيها ، ومفديو الرب يرجعون ويأتون الى صهيون بترتم ، وفرح أبدى على رؤسهم ، ابتهاج وفرح يدركانهم ويهرب الحزن والتهد » أبش على رؤسهم ، ابتهاج وفرح يدركانهم ويهرب الحزن والتهد »

« اذا إمتلأت الســـحب مطراً تريقه على الأرض واذا وقعت الشجرة محو الجنوب أو الشهال فنى الموضع حيث تقع الشجرة هناك تكون » (جا ١١: ٣) فنى أى مكان وقعت فيه نفسك تستمر الى الأمد، فاختر لنفسك منذالان مقرّ أمديتك فى سعادة أوفى وشقاء،

فى الملكوت أو فى جهنم « هوذا أمامك طريقان طريق الحيــاة وطريق الموت » ( ار ۲۱ : ۸ )

وليس أمامنا حاجز يمنعنا عن الوصول إلى دار أبديتنا سوى هذا الجسد، فاننا ما دمنا مستوطنين فيه فنحن بعيدون عن الرب، ولكن سوف يأتى يوم فيه ينقض هذا الحائط ويرول الحاجز، ويرتفع الحجاب وحينئد نتمتع بالحربة، ويتجلى لنا بهاء الرب وسناء مجده، ونبلغ مقر الراحة الأبدية، وديار الرب بالهليل هاتفين « أين شدوكتك ياموت ، أين غلبتك ياهاوية » ( ١ كو ١٠ : ٥٥ ) «استمع صلاتى يارب وإلى صراخى لاتسكت ، لانى أنا غريب عندك نزيل مثل جميع آبائى » ( مز ٣٨ . ١٢ ) «غريب أنا فى الأرض فلا تخف عنى وصاياك » ( مز ١١٩ . ١٩ )

# الفصل السابع والتسعون التأمل في الموت

يولد الطفل ولا يستطيع أحد أن يتعرف مستقبله . أيكون عظماً أم حقيراً ، غنياً أم فقيراً ، صالحاً أم شريراً ، صحيحاً أم سقماً ، طويل العمو أم قصيره ؟ كل ذلك مجهول لدى الانسان ، ولكن كل إنسان يعرف أنه لا بدأن يموت ، لأن الموت هو طريق الناس جيعاً ( ١ صم ٢ : ٢ ) وهو ضربة لازمة على الجيع ، سواء منهم اللوك والأمراء ، والأغنياء والعلماء ، والفقراء والجيلاء . ومهمما طالت حياة الإنسان فلا مد من شرب كأس الحمام . ومن أن يترك كل واحد ، وراءه ما قد جمع ولن ينال الإنسان من الدنيا سوى قطعة أرض نضم عظامه البالية . إن الموت لا يخشى سطوة الملوك ولا بأس الحبارة . يهجم على القوى كما يأتى الضعيف ، ولا يقوى البطش أن يمنعه ولا المـــال والجاه أن يؤخر ساعته . إن اشتملت

النار يمكن الخادها، وإذا نشبت الحرب يمكن الحد من سعيرها. نستطيع مقاومة النيران الملهبة والأمواج المصطخبة، وصدقوة الملوك المقتدين، ولحكن الموت لا يستطيع أحد أن يقاومه، أو يدفعه. لأنه جبار قوى غالب ظافر، لا يخاف الننى ، ولا يهاب الحراس والجنود، ولا يمنه أسوار ولا جدران ، ولا تصده معاقل، ولا تدفعه حصون، ولا يجبن أمام السطوة والمنظمة، ولا يكرم البرفير والأرجوان، ولا يشغق على الشباب، ولا يرق لضعف الشيوخ، ولا تلينه دموع الأمهات، ولا شكل الأولاد، ولا يحجم من أجل الأصدةاء والحلان.

أنظر إلى رجل جبار قوى البنية ، تكسوه نضارة الشباب ، وتتلالأ في وجهه علامات الصحة ، ثم بعد قليل أنظر إلى هذا الوجه الصبوح تر ، قد استحال إلى اصفرار ، وتأمل المينين النجلاوين بحدها قد غارنا ، والبدين قد ارتحيتا ، والرجلين وقدوقفتا عن الحركة، ثم ترى أخيرا ذلك الجسد القوى قد صار جثة هامدة لا حراك فيها. تمهل قليلاً بحد أن الذي كان بطأ الأرض بقدسيه قد وطأته الأرض

وطواه الثري ٬ والذي كنت تخشاه وتأخذك هيبته . قد نزل حفرة ضيقة وانهالت عليه الاثربة ، وتراكمت بالرمال . وبعد ذلك تراه يستحيل إلى عظام نخرة بأكلها السوس ويفسدها العود ، وتنبعث منها الروأم الكريهة ولسان حالها « يقول للفساد أنت أبي والدود أنت أخَى وأمى » وهو الموت مسر ع في كلُّ حين راكباً جواداً أشهب اللون وبيده منجل يحصد به السنبل الضعيف اليابس ، كما يقطع زهر الربيع الاخضر الزاهر . لم يرحم ابراهيم لقداسته وعظم ايمانه ، ولا نوسف لففته ، ولا سلمان لحـكمته ، ولا شمشون لقوته، الجميع عنده سواسية ، وهو قريب من كل أحد . فلا تظن أن ترفيك وتلذذك وعنايتك بصحتك يجعلك في مأمن من هجومه عليك ، فما كان أبشالوم ليظن أن جمال شعره يكون سبباً لموته . وما كان هامان يتخيل أن يصلب على الحشمة التي أعدها لمردخاي عدوه. ولا خطر على بال جليات أن يموت بحجر وتقطع رأسه مذات سيفه بيد داودالفتي الصغير . ولم بخطر بخاطر بلشاصر أنه بموت وهو يتمتع

باللذة على مائدته . والرجل الغيى الذي كان يمد خيراته لنفسه ويقول 
« يا نفس لك خيرات كثيرة لسنين عديدة » لم يدر أنه يسمع الصوت 
حالاً قائلاً « ياغيى في هذه الليلة تؤخذ نفسك منك ، فهذه التي 
أعددتها لمن تكون » ( لو ١٧ : ٢٠ ) فا بالك لا تفكر أبه ال 
الإنسان في نهايتك ، وتتأكد أن جالك سوف يذبل ، وجسدك 
الصحيح سوف يضحى رمة ، وقوتك سوف يحول ، وعيناك الجيلتان 
سوف يأ كلهما الدود ، وأن أولئك الدين يحبونك ويشفقون عليك 
سيسرعون بك إلى القبر . وتلك الاعين التي ترمقك وتلاحظك 
وتسهر عليك ، سوف تشمئز من النظر اليك ، وأسحابك وأعزاؤك 
سينفرون منك .

إن الرب أعد ليونان يقطينة ارتفعت فوق رأسه لتكون ظلاله، ففر ح بها يونان فرحاً عظماً ، ثم سخرالله دودة عندالفجر فضر بت اليقطينة فيبست ، وضر بت الشمس رأس يونان . فهذه اليقطينة كانت بنت ليلة ، إذ في ليلة تكونت ، وفي ليلة هلكت وبادت ، فهي رمز إلى فناء آمال الانسان ، وهناك تحت شحرة الحياة نوجد دودة الموت التي تقضي على حياة الإنسان

يولد الطقل في دار الغموم ويستهل الحياة باكياً ناعياً دخوله عالم الشقاء ، ويميش صبياً ففي فشاباً فكهلاً ، إلى أن توهن الحياة قواه ، وتقصم المصائب ظهره ، وأخيراً يخطفه باز النية ، وتنقض على روحه نسور الموت ، فتسلبه الحياة ، فيهبط هبوط البنيان ، ويروح في قبر النسيان . لان تلك المناصر لا بد أن تسترد جزئياتها ،وتلك المكليات لا بد أن تسترجع مفرداتها

وطريق الموت هو الطريق الذي سلكم آباؤنا وأجدادنا من قبلنا، وسنسلكه بحن، والذين يأتون من بعدنا. أين الملوك الذين شادوا القصور وفتحوا الممالك والأمصار؟ إين الفلاسفة والعلماء ؟ أين القواد المظام، أين المظماء وأصحاب القوة وأرباب السطوة ؟ أين القواد المظام، والأبطال والجبابرة الذين دوخوا العباد ؟ قد دوخهم الموت. أين الممالك العظيمة والأمم الماضية ؟ قد غرقت جميعها في بحر الموت، وبادت ولم يبق إلا ذكرها. فتمثل الموت دائمًا أمام عينيك وتأمل فيه ، فان التأمل في الموت حكمة عظيمة . وكلا فكرت فيه

رغبت عن خداع العالم وغروره، وزهدت فى الدنيا ومشتهياتها ، ورغبت فى الآخرة ونعيمها .

كن دائمًا حدراً وحكياً ، فإن الحياة زائلة ، وكن كبحارماهر كي يحمل سفينته تسيرحسناً يجلس في مؤخرها عند الدفة ، ويديرها كيف شاه . فانظر أنت أيضاً إلى آخرة حياتك ومهايتك ، لتكون سائر أحوالك مستقيمة ، ولا تغرقك زوابع العالم ، وإن نسيت ذلك وتفافلت عنه ، فلا تنس أنه سيأتى عليك وقت فيه تقف أمام الموت جزعاً ، رضيت أو أبيت ، حينتذ تعرف — ولا فائدة في المعرفة « إن حياتك ما هي الا يخار يظهر قليلاً ثم يضمحل » ( يع 2 : 18)

#### الفصل الثامن والتسعون

ان الموت هو خاعة الاتماب وبدء الراحة الأبدية والفرق بين موث الشقى وموت الأثيم

قال الرسول « لى الحياة هى السيح والموت هو ربح ، لى اشتهاء أن انطلق وأكون مع المسيح ، ذاك أفضل جداً » ( فى ١ : ٢١ و ٣٣ ) وقال سممان الشييخ « الآن تطلق عبدك ياسيد حسب قولك بسلام ، لان عيني قد أبصرتا خلاصك » ( لو ٢ : ٢٩ )

وقال المرتل « عزيز فى عينى الربموت أتقيائه » (مز١٥:١٦) وقال يوحنا الرسول « وسممت صوتاً من الساء يقول لى اكتب ، طوبى للأموات الذين يموتون فى الرب منذ الآن ، نعم يقول الروح، لكي يستريحوا من أتمابهم وأعمالهم تتبعهم » ( رؤ ١٤: ١٣ ) وقال بولس الرسول «فنثق ونسر بالأولىأن تتغرب عن الجسدونستوطن عند الرب » ( ٢ كو ٥ : ٨ )

إن الموت كان في الأصل عقابًا على الخطية ، ولكن مخلصنا حوله وجعله واسطة ومعبراً ومجازاً للحياة الأبدية . فهو رقاد لذنذ تعقبه راحة لا نهاية لها . وبدء حياة جديدة ، وحاتمة أتعاب تنتهي ، یتلوها محد أندی ، ومیلاد جدند سرمدی ، وهو و إن کان مخیفاً ومفزعاً ، إلا أن في يده مفتاحاً ذهبياً للصديقين ، به يفتحون باب السماء ويدخلون إلى الراحة الأبدية . ما أسعد الراحة بمدالتعب، وما ألذ وأشهى أخذ الأجر والمكافأة بعد العمل والنصب، ونيل الإكليل بعدالجهاد والكفاح . إن السفينة ما دامت في البحر معرضة للخطر، ولا نزال المسافر خائفاً حتى يصل إلى الميناء ٬ فما دمنا في العالم فنحن عرضة لسهام التجارب • وما أكثر الزوابـع التي تهب علينا،والأنواء التي تهاجمنا ، لأننا تجاهد ضد الأهواء . فإن قيرنا الحسد بهض الطمع ، وإن تغلبنا على الطمع ناصبنا الغضب والكبر ، وان انتصر نا على الغضب تعرض لنا الحسيد، وهكذا لا نزال نرى أعداء بتلو بمضهم بعضاً لمحاربتنا ، ولا يكف عنا الأذى ما دمنا في الحسد ، ولكن حين يبلى الجسد نبلغ إلى الميناء ، فيكف الحرب ويبطل

الجوف ويتم الانتصار ، وحينئذ نكون في سلام وأمان .

أنظر الى الحياة رها جهاداً متواصلاً ، وتعباً وألماً وضيقاً وحزناً و بؤساً وشقاء وبكاء ، وزفرات وأنات ، ونواحاً ونحيياً ، وهذه كلها لاتنتهى حتى ينتهى الجسد. أن الله قد عمح باذلال بني اسر أئيل وتركهم زمناً تحت آلام التجارب في مصر ،كي تزداد كراهتهم لها ، حتى اذا مادعاهم للخروجممها مهرعون لمبارحتها فرحين مسرورين وليدخلوا الى أرض كنعان .كذلك الحياة لم تملأ بالأنعاب والأوصــــاب والأسقام والاضطرابات والهموم والغموم والا لنعلم أنها ليست مقرأ الراحة ، بل ان لنا راحةً يجب أن ننتظرها فرحين مستبشرين،قائلين مع النبي « قوموا واذهبوا لأن هذه ليست هي الراحة » (مي٢٠٠٢) لما خرج بنو اسرائيل من أرض الضيق والعبودية انطلقت ألسنتهم بالترنم والتهليل راقصين ، وفي أمديهم الصنوج والدفوف ، ثم جازوا البحر الاحمر وسلكوا البرية ودخلوا أرض كنعان . فمن لايسر حين برى ذاته دخل الميناء بسلام، وقد نجا من مخاطر كثيرة وأنواء شديدة وعواصف هأمجة . كيف لا يطفر فرحاً ويفيض

سروراً ذلك التق المقترب نحو أبواب المنية ، وهو برى ذاته مقترباً نحو الفوز، واصلاً الى ميناء السمادة الحقيقية والحياة الأبدية . خالصاً من أخطار الهلاك، وماجياً من سيول الإثم ، حين ينال الخلاص الأبدي الذي كان يرجوه ، حين يترك ليل ماته الحياة ، ويدخل نهار الأبدية . ان من يسكن بيتاً متهدماً ومتداعياً الى السقوط لايامن على حياته الا بالخروج منه ، فكيف بنا ونحن سكان بيوت من طين معرضين للأخطار في كل حين .

لو وعد ملك فقيراً بائساً بأنه بعد زمن يسكنه قصره المشيد، المزين بأفحر الأثاث والرياش. ألا يقضى ذلك المسكين أيامه منتظراً قرب هذا الأجل لا عام ذلك الوعد، ليترك كوخه الحقير ويقطن الفصر البهيج. لقد أعد الله لك أيها الحبيب مكاناً في الساء، ومجداً في العلاء، كل أمجاد العالم بالنسبة اليه لاتساوى شيئاً، فيجب عليك أن تحن انعطافاً وتأن شوقاً وتنتظر ساعة انتهائك من هذه الحياة للوصول الى دار المجد التي تتمتع فيها بما لا تدركه العقول. ومتى افيات الساعة يخفق قلبك ويصب عقلك وعيل نفسكالى تلك اللحظة

التي تترك فيها عالمًا حقيراً فانياً لتدخل عالماً سعيداً أبدياً. فما أسعدها ساعة وما أبهجها لحظة ، فيها نستعد لملاقاة الحبيب . ما أحب هذه الساعة لدى محمى الرب ، أنهم يلاقونها بهتاف وفرح ، تُمهال له النفوس ، حين ينتظرون مجيء مخلصهم بفرح وسرور ، لاباضطراب ولا الزعاج ولا قلق ، بل تكون\نفوسهم مملومة بتعزياتسهاوية، فرحة بتهليلاتالملائكة والأرواح البررة،فكيف يعتريهم الجزعوهمذاهبون لرؤية مشتهاهم، ولنيل اكليل لايفني ولايتدنس ولايضمحل. وما أهول نلك انساعة وأرعمها،وما أرهبها وأكثر فزعها لا ُولئك الا ُثمة ، حين يلحون حوف الأثبدية في ظلام دامس وليل مهم ، وينزلون القبر بدون رجاء ، ويسيرون بحو العذاب ، ويغوصون في بحر الأوجاع والاضطراب، فالامواج تلاطمهم ، واللجج تقذف بهم في هاوية لا يخمد لهيبها ولا يترد سعيرها ، ولا يترحون هناك أشقياء الى الا بد . فإن من ينسى الله في إبان حياته ينساه الله بعدل في ساعة مماته. وما أعظم الفرق بين انتقال الاخيار وموت الاشرار ، فان موت الاشرار شنيع جداً « مثل الغنم للهاوية يساقون ، الموت

يرعاهم ، ويسودهم المستقيمون ، غداة وصورتهم تبلي، الهاوية مسكن لهم » ( مز ٤٩ : ١٤ )

أتربد ألاَّ تخاف الموت؟ اذاً فعش باراً تقياً فتموت صالحاً سعيداً .كن كيوسف العفيف الذي خرج من سجنه بفرح ليرتق إلى كرسى المجد والرفعة ، ولا تكن كحاز فرعون الدى خرج من الحيس وسيق إلى المشنقة . ولا تدع نفسك تتعلق بأمور الحياة ، فلا ترهب الموت حين وروده . وليكن ضميرك سلماً فلا تخشي سطوة الموت . حين يؤخذ الخروف إلى الذبح لا يصيح ولا يفزع ، ولكن الخنزر علا الفضاء صراخاً وصياحاً. إن المجرم القضى عليه بالاعدام يرتجف هولاً وفزعاً كلما فتح عليه باب السجن، لأنه يعلم أنه ذاهب إلى الوت، أما الذي برىء من جريمته فاله يبهج كلا فتح الباب، لينطلق من سجنه وبذهب لشأنه .

إن المسيحي الحقيقى الذى يسلم قلبه للرب. ويضع عنده كل مشيئته، يتهج جداً عند ورود الموت، لأنه يعلم أنه منطلق إلى الآب لينال مجداً وحياة أبدية . وأما المتعلق بالحياة ولداتها، فيرتعب لمجرد ذكر

فيارب ارتض أن تحفظني بلا عيب في غربتي، ولا تدعني أتعلق بما في الحياة من الأوهام، بل افصلني عن نجاساتها ، حتى تستدعيني من بؤس منفای کی أرتل دائماً ، متی ینقضی زمان غربتی ؟ «عطشت نفسي إلى الله إلى الإله الحيي. متى أجيء وأتراءي قدام الله » ( مز ٢: ٤٢ ) متى تدنو الساعة لأقول هاأنا ذاهب إلى الآب . فليجر كما تشاء ،واست آسفاً على رؤية الشمس والقمر، والغابات والبساتين، والحقول والزهور ، والجبال والوهاد ، فلم يعد يهمني جمال الطبيعة ، ولا كل ما فها ، حين أسرع لأرى جمال وحسن مبدعها ، وإن كانت هذه القيود والأغلال الحسدية تحجزيي، وتمنع وصولي، فابي أرغب أن امحل عن الجسد « لأن لي إشهاء أن أنطلق وأكون مع المسيح » ( في ١ : ٢٣ )

#### الفصل التاسع والتسعون

الأبدية المخيفة العديمة القرار

لاشيء برعب ويخيف ، ويرهب ويفزع ، أكثر من ذكر الأبدية . فان كان الموت مخيفاً ومفزعاً للأشرار ، فالابدية أكثر رهية وفزعاً . وإن كان ذكر الموت يجعل الإنسان حكماً ، فتصور الابدية يجمله أحكم ، ويظهر له دناءة الامور الزمنية . « اسمموا أبها السيدون ما صنمت ، واعرفوا أنها القريبون بطشي ، ارتس في صهيون الخطاة ، أخذت الرعدة المنافقين ، من منا يسكن في نار آكلة ؟ من منا يسكن في وقائد أبدية » ( اش ٣٣ : ١٣ و ١٤ ) «فان الاشرار يعاقبون مهلاك أبدى من وجه الرب ومن مجد قوته » (٢ تس ١ : ٩ ) ﴿ وَيَشَرُّ لُونَ مِنْ خَرَّ غَضَبُّ اللَّهُ الْمُصْبُوبِ صَرَّفًا فِي كأس غضبه ، ويعذبون بنار وكبريت أمام الملائكة القديسين وأمام الحروف، ويصعد دخان عدامهم إلى أبد الآبدين ولا تكون لهم راحة نهاراً وليلاً » (رؤ ١٤: ١٠ و ١١)

أبدية هاثلة ، عديمة القرار ، لا طول لما ولا عرض ولا عمق ، غير متناهية فلا حد لها . عدما استطعت العدمن السنين ، واحسب ما أمكنك حسابه من الأجيال والدهور، فلا يمكنك أن تصل إلى مقدار زمن الاً بدنة. الابدنة زمن وجودي كائن دائماً لا أول له ولا آخر ، هي ليل طويل للاشرار لا نهار بعده ، أو نهار دائم للابرار لا يمقيه ليل. إن ليلة يصرفها المريض في الحمي تظهر له طويلة يشعر فيها بكل مرائر الحياة ، بل يتخيل أن الشمس وقفت دورتها ، والأفلاك وقفت عن مجراها ، وشرائع الطبيمة قد إنقل نظامها . فماذا يعمل أولئك الذين عر عليهم تلك الأدوار في الأبدية ، ويكونون هناك دهر الدهور ، وأبد الآباد . فما أرعب الأبدية وما أخوفها،وما أكبرها واطولها

مثل فى ذهنك أكبر عدد يمكن تصوره ، وضع أمامك أرقاماً طويلة لاتمد ولاتحصر ، واضربها فى شاما، فلا يمكن أن تكون نتيجة محملك مقدار زمن الابدية ، بل يكون كنقطة لا قيمة لها بالنسبة إلى الأبدية ، العادمة القرار ، لانها أبدية دائمة ما دام الله موجوداً .

فيا أيتها التصورات المخيفة تصورات الدينونة المروعة ، وياأيتها الابدية الهائلة تعالى وارتسمى فى ذهبى ، ولا تبرحى من مخيلتى وعقلي ، وهددينى بأهوالك المزعجة الفزعة ، حين بريد العالم أن يغوبى لاتدنس بدنس الشرور ، ويستميلنى إليه، وتجذبني الخطية إلى آلامها .الا فارتسمى أيتها الابدية فى عقلي ، ولا تنفكى من فاكرى ، وصورى فى عقلي العدل الإلهى كى أرهبه وأخشاه مدى حيانى

هناك فى العذاب لا يوجد الا باب واحد يدخل فيه الائمسة ، وليس هناك آخرالمخروج منه . لان العذاب أبدي ، والسجن دائم، والسلاسل متينة محكمة ، وكل شيء هناك الى دهرالدهور وأبدالاً بدين. ليس هناك مفتاح للنجاة ، وهناك مسلك للهبوط ، ولا يوجد غيره للصعود . هناك ينقطع الرجاء ، ويسد باب الامل ، وينتهى زمان الرحمة ، ويأتى أوان العدل . هناك لا تفيد التهدات ولا الا نين ، ولا تنفيد المحسرات والعويل

فاذكر أيها الحبيب هذه الكلمات: «أبدية» « إلى الابد»

وتصور وردد فى دهنك : دائمًا : دائمًا ، سرمداً : سرمداً . فان هذه الكهات كافية لأن تريك مقدار زمن الأبدية ورعبها الشديد . وإن سألت منى تنتهي تلك الأوجاع وتسكت أصوات التنهد ، ويخمد لهيب جرات النار ، وينتهي هذا المذاب ؟ فالجواب لن تنتهي أبداً ، ولن تجرد الانار ، ولن تبرح هكذا كما كانت إلى أبد الآباد ودهرالدهور

#### الفصل المائة

ملكوت السموات والاشتياق إلى نهار الأبدية

الفردوس هو المكان الشهى الذى أعده الله لحتاريه . فيه مالا عين رأت ، ولا أذن سممت ، ولم يخطر على بال انسان . فن ذا الذى يقدر أن يصفه ؟ لا يمكن للغة البشرية العاجزة أن تعبر عن أفراح وأمجاد سامية ، لم تردقط على ذهن انسان ، ولا يمكن البتة أن تخطر على بال . هو المحل الأسمى والأمجد والأعظم

والأبهى والأثمن والأشهى والأعذب والأشرف ، إذ هو غاية آمال الإنسان ومناط رجائه ، ومحط فكره . صف ما استطمت مر · الوصف، وعبر ما اقتدرت على التعبير، واستظهر كل كلمات العذوبة والمجد والسرور ،فلا مكنك قط أن تصف ذرة من ذلك المجد الباهر، وميما قلت ووصفت فـكا َّنك لم تقل شــئاً ، فلا شيء على الأرض يمكن أن تستمره للتعمر عما في السماء . فليس هناك مصيبة أو بلية ، ولا مرض ولا تعب ولا ملل ولا ضجر ، ليس هناك ألم ولا انفعال ولا هرم ولا شيخوخة ولا فناء ولا موت . وإن الْمَتع بتلك الامجاد لحظة واحدة ، لهو أسمى وأعلى من جميع كرامات العالم وأمجاده بأسرها . هناك يغوص القلب في بحر اللذات الروحية وينحذب الهرأ بقوة لا نهاية لها .

داود النبى لم يقدر أن يصف مجد السهاء ولم يقل سوى «ماأحلى مساكنك يارب الجنود، تشتاق بل تتوق نفسى إلى ديار الرب، قلبي ولحمي يهتقان بالإله الحمى» ( مز ٨٤: ١ ) وبولس الرسول الذى صعد إلى السهاء الثالثة، لم يقدر أن يقول سوى أنه « سمم كلات

لا ينطق بها » ( ٣ كو ١٧ : ٤ ) « وما لم تر عين ، ولم تسمع به أذن، ولم يخطر على بال انسان ما أعدها لله للذين يحبونه » (١كو٣:٩)

يَكْفِيكُ أَمَّا الانسان أن تعرف أنه لا شيء هناك تكرهه ، بل هناك كل ما تحبه وتشتهيه وترغبه وتتوق اليه.هناك الامجاد العالية، والأفراح التي لاتدرك ولاتوصف، والتيسوف ننالها في الوطن السماوي السعيد، حمن ندخل طريق راحتنا الأبدية . لا فقر هناك ، ولا مرض ولاشدائد ،بل هناك نهار أبدي وصحو دائم ، وربيع متصل ، ونعيم خالد . لا حسد هناك ولا شر ، بل هناك حب نقى مستمر لا تغيير فيه ، وترنيات شجية ، هناك لا توجد آلام ولا أسقام ولا خوف ولا الرعاج ولا شقاء ولا تعب ولا عناء ولا نصب ، وليس هنــاك مقاومة ولا شكوى ولا معارضة ولا ظلم ولا حزن ولا اكتئاب، لا يوجد هناك موت ولا دموع ، بلهناك نصرة أبدية وسعادة المة، هناك الراحة والمجد وكل الحياة الحقيقية ٬ هناك خيرات لا تخشى فقدامها ، هناك المكافأة والجزاء بالمجد ، هناك حلل البر ، هناك الارتواء من العطش والشبع بالسرور ، هنـــاك النظر إلى وجه

المخلص ، وفيه كل العزاء وكل السلوان والمهاء كله والمجد الذي لايفني ، والسلام الدائم ، حيث الممتع بالله والاتحاد مه إلى الأمد ، هناك تكلل الفضيلةوتتلاً لأ ، ويشرقالبر ، ويفرج عن الأسرى،ويستغيي الفقير ، ﴿ هِنَاكُ يَكُفُ الْمُنافِقُونَ عَنِ الشَّغْبُ ، وهِنَاكُ يُستريح المتعبون، الأسرى يطمئنون جميعاً ، لا يسمعون صوت المسخر، الصفيركما الكبير، والعبد حرمن سيده ، (اي ٣:١٧-١٩) هناك « يشرق الأبرار كالنور ، والفاهمون يضيئون كضياء الجلد · والذين ردوا كثيرين الى البركالكواك إلى أبد الدهور » ( دا ٣: ١٢ ) هناك تستحيل ضيقتنا إلى راحَّة ، ويتبدل نوحنا بفرح ، و نخلع ثوب الحزن ونكتسى لباس البهجةوالبهاء ، هناك « نقوم في عدم فساد ونلبس صورة سماوية » ( ١ كو ١٥ ) هناك « نعتق من عمودية الفسياد إلى حرية محد أولاد الله » ( رو ١٠: ٢١) هناك « سيغير الله شكل جسد تواضعنا ليكون على صورة جسد مجده » ( في ٢١:٣ ) هناك « نظهر مع المخلص في المجد» (كو ٣:٤ ) « وتراه كما هو » ( ١ يو ٣:٣ ) هناك « ننظر مجد الرب بوجه

مکشوف ، ونتغیر إلی تلك الصورة من مجد إلی مجد » ( ۱ کو ۳ : ۱۸ ) هناك « ننال شبع سرور » ( مز ۱۱ : ۱۱ ) هناك « نَكُون کل حین مع الرب » ( ۱ تس ؛ : ۱۷ )

هَا أَجَلَهُ مَنْظُراً يَبِهُو الْعَيُونَ وَيَفْتَنَ الْعَقُولُ ، مَنَّى يَأْتَى ذَلْكَ الْيُومُ. مِّي يأتِّي النور الدائم ، والصياء المشرق غير المتناهي ، متى ينتهمي الجهاد، ونفوز بالنصر إلى الأبد، ويدوم الخلاص سرمدياً . حينتُذ تتوطد قواعد السلام والأمان، ويرول كل غم واكتئاب ، ويدوم الفرح والسلوان والصحبة اللذبذة الفاتنة للعقول . طوبي لكم يا من جاهدتم الجهاد الحسن وأكملتم الإيمان ، فقد لبستم لباس الخلاص ، ووضع لكم اكليل البر الذي لا يفنى ولا يتدنس ولا يضمحل . طوبی لکم فانکم الآن تفرحون وتتعزون . ما أ كثر غبطتكم انکم الآن تستر بحون وتطمئنون ، الآن تتعزون وتتنعمون وتبتهجون . بانفسي أنظري مجد القديسين النقي . تطلعي بشـــــوق الى الرجاء الوعودين له ، تيقظي وتأملي . آء لوكنت تعرفين ما أعد لك في السماء من المجد لازدريت بكما ما في العالم ، واحتسبته نفانة وشيئاً مزدری به .

يا له من نهار دأئم الضــــياء والاشراق لا يعتربه ظلام ولا يعقبه ليل . فمثى يارب يشرق ضياء هذا اليوم . ستى يأتى ملكوتك . إني أشتاق يارب أن أنحل من الجسد وأ كون ممك الى الإبد . فَنَي تستدعيني من منفاي ، وتبرد أشواق قلبي وتطفىء ظمأ نفسي التائقة اليك . متى أنجو وأتخلص من آلام هاته الحياة . متى تنتهى شرور هذا العالم . متى أحصل على الحرية الكاملة ، وأعتم بالسلام الدائم . متى أتحد بك أتحاداً كاملاً ، وأعود لا أرى ولا اذكر ولا اهم. ولا أفرح بشيء سواك ، أنت وحدك يارب . « كما يشتاق الايل إلى ينابيع الميـــاه ٬هكذا تشتاق نفسي الى الله،الى الإله الحي.متى أجيء وأتراءى قدام الله » ( مز ٤٢ : ١و٣ ) « ارسل نورك وحقك ها مهديانني ويأتيان بي الي جيل قدسك ، والي مساكنك فآتي الي مذبح الله مهجة فرحي، واحمدك بالعود ياالله إلهي. لماذا أنت منحنية يا نفسي،ولماذا تئنين في ؟ترجي الله لأني بعد احمده ، خلاص وجهي والهي » ( مز ٤٣ : ٣ – ٥ ) « ما أحلى مسأكنك يارب الجنود، تشتاق بل تتوق نفسي الى ديار الرب ،قلمي ولحمي بهتفان بالإله!لحي»

(مز ٨٤: ١و٣) الى متى يارب أسكن فى هذه البرية ، حتى متى أعشى فى هذا الوادي المقفر « يا الله إلمي أنت اليك أبكر ، عطشت اليك نفسى ، يشتاق اليك جسدى فى أرض ناشفة ويابسة بلاماء» (مز ٣٠: ١)

من يستطيع يارب أن يصف مجـد ملكوتك . كلُّ الكلام يقصر عن وصفه .والعين لا تشبع ُمن النظر ٬ والأذن ُ لا تمل من السمع ، فأومن ايماناً أكيداً بما وعدت به . عاملني يارب بما تشاء ، وأدبني كما ترمد وتحب، لأتمم مرضاتك، افعل بي ما تشاء، ولكن لاتفقدني محبتك ومجدملكو تك، لأتمتع برؤياك ونجواك، ليس باستحقاقي ولكن باستحقاقك . المجد محدك والملكوت ملكوتك ، السماء سماؤك وكل شيء لك . أما أنا فلا شيء أملكه وأستحقه ، فليكن كل شيء منك وباستحقاقك ومن كُرم جودك . فليأت ملكوتك إلى نفسي ، مر نفسي أن تنتظرك وأمد روحي كي تشتد توعدك . متى يارب تقترب نفسي اليك. إن عواطني تئن كلهاشوقاً، وقلى قد ذاب حباً إلى رؤياك. يانفس اجعلي ملكوت الله ومجــد القديسين إزاء عينيك، وحين تثقل عليك يد التجارب ، تطلمي إلى الرجاء الموضو ع أمامك .

« فان كان انساننا الخارج يفي ، فالداخل يتجدد يوماً فيوماً ، لان خفة ضيقتنا الوقتية تنشى النا أكثر فاكثر ثقل مجد أبدياً » ( ٢ كو ٤ : ١٦ و ١٧ ) فلا تخلق فقد قرب يوم الإنتصار ، وحان زمان زوال التعب ، وانحلال هانه الحياة ان يوم الرب قريب ، فتأملى في تباشير الفرح ، وانتظرى ، واصطبرى ، وتأبى قليلاً ، فبعد قليل يأتى ولا يبطى من تحبينه ، وساعة اتحاده بك قريبة

« هَا أَمَا آ بَى سَرِيعاً وأُجِرَى مَنِي، لأَجازَى كُلُّ وَاحَدُكَا يَكُونُ عمله . يقول الشاهد بهذا نعم أَمَا آ تَى سَرِيعاً ، أَمَينُ تعال أَبِها الرب يسوع » ( رؤ ٢٣ : ١٢ و ٢٠ )

تعزى يانفس بهذا القول ، لأنه بمد قليل يأتى ، بعد حين ترينه، بعد برهة من الزمان تتحدين به ، ولا تنفصاين عنه إلى الأبد

فيا أينها السعادة العلوية ، ويا أينها الامجاد الساوية ، افتى عقلى ، والملكى فؤادى وأشرقى فى أعماق قلبى، ليتبدد منى الجمن والكسل، ويرول أننيى وتنهدى . برد يارب لواعج أشواقي ، وسكن حركات تهدايى وزفراتى . وعلمى أن أنتظر تلك الساعة ، التى فيها تتخلص روحى من ضيفها ومن سجنها . كي تطمئن نفسى المتوقعة استعلان محداث .

وأنتِ أيتها الأمانى الدينوية الباطلة دعينى ، واتركينى ، واهجري قلبى ، وأبتمدى عنى . أخلى كل ما فى باطنى ليسوع دبى وحده ، الذى أريد أن يملك فؤادى ويتملك قلبي

نعم يارب عَكْدًا أَنِت تشاء ، وهَكَذَا أَنَا أَتَشُوق ، فتعال يارب وليكن في يدك زمام نفسي . ياعذوبة لا توصف ، ويامجداً لا يحد ، ويابحراً لا ساحل له ، وياســعادة لا تنتهى ، حل فى قلمى يارب واملاً بي رجاء وإبماناً ، ولتحفظني نعمتك لأتمم مشيئتك ورضوانك. ياأيتها السعادة الأبدية وياأمها الملكوت السعيد. وياأمحاداً عالية، ويانغات لذبذة ،ويارؤيا مبهحة، علميني كيف انتظرك واستعد لأكون مستحقاً لك . متى يارب يتم لى ذلك . متى أراك وجهاً لوجه ، متى رتفع الفطاء. فأتحد بك دائمًا بلا خوف ولا وجل. تعالى أيتها الامجاد العلوية ، واشرقي في قلمي ، واجتذبيني اليك ، وامسكيبي بيمينك ، وقريبي نحوك ، حتى أبلغ ما أصبو اليه ، وأرى ذاتى مطروحاً عند قدمي يسوع مخلصي في السهاء، وأدخل ملكوته، واتمتع بنور وجهه ، واغوص في حرحبه الصافي،ولا أعود أذكرشيئاً سواه إلى أبد الأبد .

# خطأوصواب

| امطر                  | صفحة        | صواب    | tlas        | سطر | صفحة | صواب        | خطأ          |
|-----------------------|-------------|---------|-------------|-----|------|-------------|--------------|
| $\lceil \cdot \rceil$ | ١٨٢         | وتتحمل  | وتتحتمل     | ١٠  | ٣    | أرق         | أزق          |
| ۱۲                    | 770         | كا نوار | كأنوا       | ١.  | ٤    | يأسو        | يأسر         |
| ٣                     | ۲٤٠         | اجعلتها | دعباواجعلها | ١.  | ٩    | بانبلاج     | يانبلاج      |
| II )                  | <b>*\</b> \ | العيوب  | الغيوت      | ٩   | 00   | ويضني       | ويضنى        |
| II 1                  | ۲۷۷         | اخوانك  | اخواتك      | ٦   | ۸٧   | ندهب        | فدهب         |
| 14                    | ۲٨٠         | وتؤلف   | ويؤلف       | ٩   | 94   | عبادته      | عبادتة       |
| B   1                 | ٣٠٦         | سؤل     | سؤال        | ٤   | ٩٤   | يسيج        | يسبعح        |
| 2 1                   | ۳۱۰         | ذراعيك  | زراعيك      | 11  | 1    | احصاء       | احتصاء       |
| <b>I</b> I 1          | 440         | لتستطيع | لتسطيع      | ٧   | 119  | فہا         | فيا          |
| ٧                     | 737         | اتستطيع | اتسطتيع     | ۸   | 144  | جعلتنا      | جعلنا        |
| ١                     | 454         | نجثو    | نجثوا       | ١٥  | ۱٤۸  | سروره       | . سرور       |
| ٦                     | 471         | صور     | صورا        |     | કદવ  | مخافتة      | مخافة        |
|                       | 477         | نعبره   | نعبرء       | ٦   | 104  | نفسك        | فنفسك        |
| ٩                     | 474         | تخلعها  | تخعلعها     | 0   | 107  | تتأصلو تولد | وتتأثر وتولد |
| ٣                     | <b>471</b>  | Y       | لله         | ٦   | 107  | بقتلها      | بقلتها       |

#### فهرست

| صفحة | الوضوع                                                 | الف   |
|------|--------------------------------------------------------|-------|
| .1   | للأول. يسوع هو الباب والعاريق والحق والحياة            | الفصل |
| ۲-   | الثانى . يسوع لناكل شيء فيكل شيء                       | ))    |
| ٧    | الثالث . عذوبة محبة السيح                              | ))    |
| ٩    | الرابع . تطهير القلب واعداده لسكن يسوع                 | ))    |
| ١٣   | الخامس . يسوع يشبع النفس                               | ))    |
| 12   | السادس تهيئة النفس ذاتها لسكني العروس الالهي           | ))    |
| 17   | السابع . تكريس القلب ليسوع                             | ))    |
| ۲.   | الشامن . عدم تعلق القلب بالعالم                        | ))    |
| 40   | التاسع . عدم محبة العالم للوصول إلى الله               | ))    |
| ۴.4  | العاشر . بطلان العالم وكل ما فيه                       | ))    |
| ₩.   | الحادى عشر . التأمل في حياة يسوع يملم احتقار العالم    | ))    |
| 44   | الثاني عشر . الا تحاد بالله                            | ))    |
| ۳٥   | التالث عشر . حاجتنا إلى النعمة وطاعة القلب لفعلما      | ))    |
| 49   | الرابع عشر .اغتنامالفرصة واستماع صوتالله لقبولالنعمة   | ))    |
| ٤٢   | الحامس عشر . جزاء من لايسمع صوت الرب ورفضه             | ))    |
| ٤٦   | السادس عشر . و حوب توحيه كل الرغمة والثقة في الله وحده | ))    |

| صفحة           | الموضوع                              | الفصل           |
|----------------|--------------------------------------|-----------------|
| ٤٩             | ر. عدم طلب السلام من العالم          | نمصل السابع عشه |
| ىدە ٢٥         | ِ . طلبُ السلام والرَّاحة في الله وح | « الثامن عشر    |
| ة الكاملة ٥٦   | . فيما يجلب السلام الحقيق والراحا    | « التاسع عشر    |
| ٥٩             | في تسليم الذات لارادة الله           | « المشرون       |
| والسرور ٦٣     | مرون. في أعام ارادة الله كل الفرح    |                 |
| مالی ۲۰        | رون • أمثلة على ارادة الله وسماحه ت  | « الثانى والعث  |
| فى زمن         | ـرون . في الخضوع لارادة الله         | « الثالث والعث  |
| خاء ٧١         | الشدة أكثر من زمن الر                | · »             |
| واستدعاء       | رون . شقاء النفس الخالية من الله     | « الرابع والعث  |
| ٧٤             | الله لانارتنا                        | )               |
| رة الله فيه ٧٨ | شرون : تجديد القلب وانطباع صو        | « الخامس والع   |
| ٨١             | مشرون . ر يسو ع يجب أن نلبسا         | « السادس وال    |
| یه ۸۰          | مرون . حضور الله في قلوب قديس        | « السابع والعث  |
| ۸۹             | ىرون . نصائح لطاب الحكمة             | « الثامن والعث  |
| 9.4            | سرون . مخافة الرب                    | « التاسع والعث  |
| 90             | ابتغاء الفضيلة والرغبة فيها          | _               |
| اتعلما ٩٧      | (ثون . التقدم والنموفى الفضيلةوالث   |                 |

| صفحة   | ل الموضوع                                          | الفص     |
|--------|----------------------------------------------------|----------|
| 1 + 4  | لثابي والثلاثون . نصائح لتقويم الأعمال في الفضيلة  | غصلا     |
| ام ۱۰۰ | الثالث والثلاثون. النظرالى سيرة القديسين والاقتداء | ))       |
| ته ۱۰۸ | الرابع والثلاثون . تفتيش الذات وفحص الضمير وحراسا  | ))       |
| 117    | الخامس والثلاثون . العمل وعدم الكسل والبطالة       | ))       |
| 118 3  | السادس والثلاثون . امانة الذات وكبح جماح الشهوات   | »        |
| 14:0   | السابع والثلاثون·قهر الذات يرفع النفس الى الروحيان | )        |
| 184    | لثامن والثلاثون. الحسد هو عدونا الألد              | <b>)</b> |
| 177    | لتاسع والثلاثون • عدم الاستسلام للاهواء            | )        |
| ä      | لأربعون. تشخيص نجاسة الخطية وتأثيرها على الطييع    | ( )      |
| A7 #   | البشرية                                            |          |
| ١٣٥١   | لحادى والاربعون مقاومةاهواءالخطية واشهار الحربعا   | )        |
| 12.    | لثاني والاربعون . الحياة حرب وجهاد دائم            | <b>)</b> |
| 1 £ £  | لثالث والاربعون • الاحتراس من تجارب العدو          | ) »      |
| ١٤٦    | لرابع والاربعون • فى تجارب الحياة وفوائدها         | »        |
| 101 0  | لخامس والاربمون احمال المشقات علىمثال المسيحولاج   | )        |
| بل     | لسادس والاربعون • الاحتراس من الصغائر وقتلها ق     | )        |
| 100    | أن تستعصى                                          |          |

| صفحة  | صل الموضوع                                          | الة  |
|-------|-----------------------------------------------------|------|
| ۸٥٨   | ل السابع والاربعون • في الثبقة بالله وقت التجربة    | لفصر |
| ۱٦٤   | الثامن والاربعون • الاطمئنان بالرب والاحتماء فيه    | ))   |
| 129   | التاسع والاربعون • استدعاء الرب للنجاة من التجارب   | ))   |
| 141   | الخمسون • الاستهانة بضيقات الحياة لاجل الملكوت      | ))   |
| ١٧٦   | الحادي والخمسون · الاحتشام والادب وحسن السيرة       | ))   |
| ۱۸۰   | الثابي والخمسون • التواضع                           | ))   |
| 141   | الثالث والخمسون • نصائح للاتضاع                     | "》   |
| 191   | الرابع والخسون • شر الكبر                           | ))   |
| 190   | الخامس والخمسون • المجد الباطل                      | ))   |
| 199   | السادس والخمسون • عدم مدح الانسان ذاته              | ))   |
| ۲٠١   | السابع والخمسون • عدم التفاخر بشرف الجنس            | ))   |
| y • 0 | الثامن والخمسون عدم التباهي بالقوة والشهدة          | ))   |
| ۲٠۸   | التاسع والخمسون · بطلان جمال الجسد                  | ))   |
| ۲۱۲   | الستورن • عدم التأنق الزائد باللابس الفاخرة         | 'n   |
| 414   | الحادي والستون • عدم توخي مرضاة الناس               | ))   |
| ı     | الثابي والستون عدمالا كتراث لاقوالالغيروأبه لايمبغي | ))   |
| 417   | ترك عمل الحبر لاجا كلام الناس                       | ))   |

|             | 11                                                    | -11      |
|-------------|-------------------------------------------------------|----------|
| صفحة        | يل الموضوع                                            |          |
| 445         | الثالت والستون • عدم النهاون بصيتنا                   | الفصل    |
| 444         | الرابع والستون و وجوب اقتران العلم بالعمل             | ))       |
| 747         | الخامس والستون • ان الرؤساء هم قدوة لغيرهم            | ))       |
| 440         | السادس والستون • المحبة                               | ))       |
| 481         | السابع والستون • تعليم الكتاب عن المحبة               | ))       |
| 4 2 2       | الثامن والستون • نصائح لحفظ المحبة                    | ))       |
| 727         | التاسع والستون • الوداعة                              | ))       |
| 459         | السبعون · الحلم والرفق والدعة على مثال المخلص         | D        |
| يئين ۲۵۳    | الحادى والسعون الوداعة والمسامحة وعدم الانتقام من الم | ))       |
|             | الثانى والسبعون كيف نتخذالاص قاءومماشرةالاتة          | · ))     |
| ۲۷۱         | الثالث والسبعون اجتناب دينوية الآخرين                 | ))       |
| <b>۲</b> VA | الرابع والسبعون • الاغتياب والنميمة                   | ))       |
| <b>4</b> /1 | الخامس والسبعون • طول الروح وعدم الغضب                | ))       |
| کلام ۲۸۰    | السادس والسبعون الصمت والاحتراس من فضول ال            | D        |
| 44 <b>T</b> | السابع والسبعون • الصبر                               | ))       |
| ذب ۲۹۷      | الثامن والسبعون. التحلي بالحقوالصدق وعدم الك          | ))       |
| ۳۰۱ .       | التاسع والسبعون • تجنب المزاح                         | . ))     |
| ۳٠٥         | الثمانون • البشاشة والفرح بالرب وعدم الحزن            | ))       |
| ٣.٩         | الحادي والثمانون • رقة القلب وقساوته                  | <b>»</b> |
| ttps:       | ://coptic-treasures.con                               | n/       |

|                  | - Jr                                                  |                             |
|------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------|
| صفحه             | الموضوع                                               | الفصن                       |
| 414              | أنون • الفيرة على خلاص القريب                         | الفضل الثابى والم           |
| والعطاء ٣١٧      | ن الطمع والبخل ومحمة المال وتعلم السخاء               | « الثالثوالثمانو            |
| 444              | نون • شر الحسد                                        | « الرابع والثما             |
| 440              | أنون • العفة والطهارة                                 | « الحامس والثم              |
| المبالح تممة ٩٧٩ | أنونء بساطةالقلب وسلامةالنية واقتران البساط           | « السادسوالله               |
| Linkoto          | ون • الصلاة والمداومة عليها                           |                             |
| ۲٤١              | ون •كيف نتقدم بخشوع في الصلاة                         | « الثامن والىما             |
| 4.50             | ون • التأمل قبل الصلاة                                | « التاسع والما              |
| ۳. ₹٧            | الاختلاء الروحي                                       |                             |
| لروحية ٣٥٠       | سعون • تلاوةالكتابالمقدسوالكتبا                       | « الحادي والتـ              |
| 400              | مون • نصائح وقواعد لدرس الكتاب                        | « الثانى والتس              |
| <b>474</b>       | مون · عدم فحص ما يتجاوز عقولنا                        | « الثالث والتـــ            |
| <b>ም</b> ጚጚ .    | عون · التوبة                                          | « الرابع والتس              |
| الخطية ٣٧٤       | سعون. تجنب الاعتدارات والتعلل عن                      | « الخامس والة               |
| الابدية٧٧٧       | لسعون شقاءغر بتناعلىالارضوسفر نانحو                   | « السادس والة               |
| 440              | تسعون • التأمل في الموت                               | « الســابع وال              |
| الابدية ٢٩١      | عون الموتخاتمة الاتعابوبدء الراحة ا                   | « الثامن والتس              |
| 444              | معون • الابدية المخيفة العديمة القرار                 |                             |
| httn             | ت السوات والأشتياق الى بار الأبه<br>s://coptic-treasu | « الماية • ملكو<br>res com/ |
| тир              | c.//ooptio troada                                     | . 55.5511//                 |